№ 11 (152) Февраль 2018 г.

Джумадуль авваль 1439 г.

(Начало в 151 номере.)

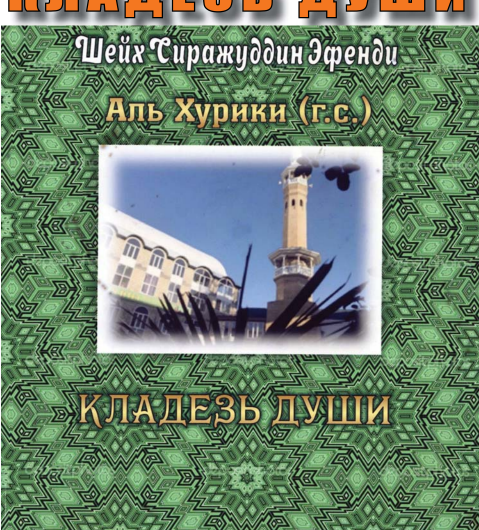
#### ОБ ОЗЛОБЛЕННОСТИ

3. «Озлобленность в чело-

ник Аллаһа (с.т.а.в.)! Подайте мне урок, чтобы мой нрав стал хорошим».

- «Уничтожь чувство озлобленности в своём характере».

# Шейх Сиражуддин Эфенди



веческом сердце равносильна Эти слова трижды повторяет горящим углям, она может об- Пророк (с.т.а.в.). жечь любого. Если встретите озлобленного человека, вы его не век, показывая твёрдость своетревожьте, оставьте в покое», наставлял Пророк (с.т.а.в.) своих победу над озлобленностью, то людей.

ногах, был озлоблен, вы найди- одарит большим милосердием». те для него место, чтобы он мог сидеть, возможно, он успокоит- портит вкус мёда, так и озлося. Если у него озлобленность не прошла, найдите место, чтобы он лёг и успокоился», - советовал Посланник Аллаћа (с.т.а.в.).

5. Какой-то человек подошёл к Пророку (с.т.а.в.) и говорит: «О, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), научите меня наукам, но у меня много не требуйте, потому что у меня память плохая, я забываю»! – Пророк (с.т.а.в.) отвечает ему: «Не будь рабом озлобленности, всё будет хорошо».

6. Один человек просит у Пророка (с.т.а.в.): «О, Послан-

7. «Если какой-нибудь челого характера, будет одерживать Всевышний Аллаһ (с.т.) в Суд-4. «Если человек, стоящий на ный День призовёт его к Себе и

8. «Как сок горьких растений бленность ослабляет крепость веры».

9. «Кто может обуздать свою озлобленность, ослабить её и взять в свои руки, тот – один из любимых рабов Аллаһа (с.т.), - сказал Пророк Мухаммед (с.т.а.в.).

Составитель книги и обработчик языка: Гаджимагомед Гад-

Консультант: Устаз Исамудин-Хаджи Саидов

рраджим. Бисмиллани ррахьмани ррахьим. Альхьамдулиллани Раму 'аля Сайидина, ва Хьабибина, той Суфьяну Саврийи (р.а.) ска-

А'узубиллаһи минашшайтъани намерения сделает искренними и чистыми. Аминь!

Один из величайших людей биль 'аламин. Ассалату вассала- этого уммата, Шейх, Устаз, свя-

# Имам Гъазалий сказал

Когда ты видишь человека, который подозревает плохое в людях, изыскивая в них недостатки, знай, что он сам в душе плохой и это дает о себе знать скверна его души. Он так делает потому, что смотрит на людей через призму своего внутреннего состояния. Верующий же любит искать для людей оправдание. А двуличный наоборот чувствует удовлетворение от грехов других. Сердце верующего благожелательно настроено в отношении всех

ва Санадана, ва Мавляна Мухьам- зал на счет мавлида: «С того мемадин Мухтари ва 'аля алићи васахьбини аджма'ин. Амма баъду. Ассаламу 'алайкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракату.

первую очередь просим Аллаһа (с.т.а.в.) убирает беды, несчастья, (с.т.) Всевышнего, чтобы он принял наш сегодняшний маджлис. Просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он принял старания каждого мусульманина, который старался ради этого маджлиса, каким бы он ни был, большим или маленьким. Принимающий Аллаһ (с.т.) Всевышний, из маленького большой делающий Аллаһ (с.т.), из большого маленький делающий тоже Аллаһ (с.т.) Всевышний. Самое главное, чтобы все старания были от чистого сердца и ради Аллаћа (с.т.) Всевышнего. Аминь, я Аллаћ! Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний все наши

ста, где собираются мусульмане, люди, джамаат, чтобы провести мавлид, ради Всевышнего и Пророка (с.т.а.в.), Аллаһ (с.т.) Все-Уважаемые братья и сестры! В вышний из-за любви к Пророку оолезни, землетрясения, пожары потопы, т.е. все плохое. И сохраняет, оберегает, защищает от всего этого и отправляет баракат для живых и рахьмат (милость) для покойных».

> Мы просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он нас, наши семьи, близких, родных, детей сохранил от всех бед и несчастий этого мира и ахирата. Нашим покойным пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний проявляет свою милость, пусть их могилы превратит в Райские сады и в Судный День без спроса введет в Рай. Аминь!

(Продолжение на 3 стр.)

Кому не дорог Ислам, кто не ценит себя и кому безразлична Вечность, просим не брать газету в руки, так как в ней имеются переводы священных писаний, ибо небрежное и нежизуранное отношение к изланию приведёт Вас к греху!

# Жизнь Пророка Мухьаммада – света обоих миров

**ЕСЛИ БЫ ДАЛИ МНЕ В РУКИ СОЛНЦЕ...!** 

После этой истории наш любимый Пророк (с.т.а.в.) начал везде призывать людей к вере. Объяснил, что истинное спасение — это быть далеко от своих собственных дурных желаний, от несправедливости, угнетения, от всяких дурных и плохих поступков, и верить во Всевышнего Аллаћа (с.т.). Те, которые предавались своим страстям,

либ хотел их успокоить, но они упрямо стояли на своем. Он не хотел ни огорчать любимого Пророка (с.т.а.в.), ни враждовать со своим племенем. Пришел он к Посланнику Аллаћа (с.т.а.в.) и сказал обо всем: «О, Мухьаммад (с.т.а.в.)! Все роды объединились против тебя и пожаловались мне. Нехорошо враждовать между родственниками. Они хотят, чтобы ты перестал называть их неверующими, не говорил им, что они на неправильном пути, и не

ника». Неверующие поняли, что ситуация осложнилась и сказали: «Наши дети не делают того, что он вытворяет...». Абу Талиб ответил им: «Клянусь, что мой племянник превзойдет их во всех делах своих и станет величественнее всех ваших сынов. Хотите, чтобы ваш Умар сочинял мне стишки, а сами убъете моего племянника!... Даже верблюдица скучает и оберегает только своего верблюжонка. Вы предлагаете мне невозможное. Теперь дело

их от врагов. Придя к Каабе, они выступили против неверующих. Абу Талиб обратился к ним: «О, община курайшитов! Слышал я, что вы собрались (решили) убить сына моего брата. Знаете ли вы, что эти молодые люди, которые позади меня, только и ждут одного моего приказа, чтобы сразиться с вами. Они, готовы защищать моего племянника, и если вы убъете Мухьаммада (с.т.а.в.), клянусь, не оставлю вас в живых!...» И начал читать хвалебные стихи про любимого Пророка (с.т.а.в.).

Неверующие курайшиты теперь были готовы на все. И если бы они увидели любимого Пророка (с.т.а.в.) одного, то напали бы на него, оскорбляли бы и даже побили бы. И не отступили бы они ни перед чем. Однажды неверующие сидели недалеко от Каабы и говорили о нашем Пророке (с.т.а.в.): «Мы терпим его, как никого другого. Терпим, когда говорит он, что наши поступки аморальны, когда говорит о нас дурно, и ничего не можем сказать в ответ». В это время Любимец Аллаћа (с.т.а.в.) пришел навестить Каабу, поцеловал священный камень (хаджаруль асвад) и стал ходить вокруг Каабы (тъавваф). Когда проходил мимо неверующих, они стали говорить ему оскорбительные слова. Он огорчился этим, но продолжал обход Каабы. В третий раз, проходя мимо них, остановился и сказал: «О, Курайшиты! Слушайте меня! Клянусь Аллаһом (с.т.) Всевышним, мне сообщено, что вы очень

Неверующие (и возглавлявший их Абу Джахль) разошлись.



перешедшим все границы, резко выступили против него. Чувствуя разрушение своего безнравственного образа жизни, они стали врагами любящего Пророка (с.т.а.в.) и верующих в Аллаһа

Неверующие сначала надсмехались над ним, а потом решили действовать силой, чтобы скрыть верующих и угасить дело Ислама. Во главе всего этого были: Абу Джахль, Утба, Шайба, Абу Ляхаб, Укба бин Аби Муайт, Ас бин Вайль, Асвад бин Мутталиб, Асвад бин Абди Ягвес, Валид бин Мугира и т.п.

Однажды Утба, Шайба и Абу Джахль пришли к Абу Талибу и сказали: «Ты среди нас самый старший. Мы всегда тебя уважаем и почитаем. Сейчас, сын твоего брата, создал новую религию. Наших идолов он разрушает, а нас упрекает в неверии. Поговори с ним. Может быть, он откажется от этого. Если не откажется, мы сами разберемся с ним...» Абу Талиб успокоил и отправил их обратно, а разговор этот он утаил от любимого племянника, чтобы он не огорчался. Через некоторое время неверующие собрались и опять пришли к Абу Талибу и сказали: «До этого мы приходили к тебе и объясняли ситуацию. Ты не поддержал нас. А он все еще продолжает говорить о наших идолах плохо. Теперь у нас лопнуло терпение. Мы теперь будем враждовать до последней нашей капли крови и с ним, и с тобой. В Мекке останется или он, или мы». Абу Та-

хотят, чтобы ты говорил про них плохо». На это любящий Пророк (с.т.а.в.) ответил: «О, дядя! Знай одно, если даже мне дали бы в правую руку солнце, а в левую луну и тогда я бы не отказался от своей религии и от того, чтобы учить и призывать людей к этой вере. Или Всевышний Аллаһ (с.т.) эту религию распространит на весь мир, и завершится с этим моя обязанность, или на этой дороге к вере я пожертвую собой» и с этими словами встал с места. Его благословенные глаза были наполнены слезами. Увидев его огорченное состояние, Абу Талиб пожалел, что все рассказал ему. Обняв Пророка (с.т.а.в.), он сказал: «О, сын моего брата! Продолжай свое дело, делай все что захочешь. Пока я жив, буду охранять тебя и защищать».

Неверующие поняли, что Абу Талиб защищает своего благословенного племянника. И взяв с собой Умара бин Валида, одиннадцать человек пошли к Абу Талибу. Придя к нему, попросили его принять невозможное: «О, Абу Талиб! Ты знаешь этого Умара – самого привлекательного (красивого), самого сильного, самого правильного парня среди молодых в Мекке. К тому же он поэт. Его мы отдадим тебе, чтобы он служил тебе. А в обмен отдай нам Мухьаммада, мы его убьем. Чего еще хочешь? Меняем одного на другого!». От этих слов Абу Талиб пришел в ярость и сказал: «Вы сначала отдадите мне своих сынов, я их убью. А потом уж, отдам своего племянсделано. Я враг тому, кто враг моему Мухьаммаду (с.т.а.в.). Так и знайте и делайте все, что можете»

Неверующие резко встали и ушли. Абу Талиб быстро собрал сынов Хашима и Абдульмуттъалиба. Объяснил им все и убеждал их помочь благословенному Му-



хьаммаду (с.т.а.в.). Они объединились против неверующих и были готовы дать отпор каждому, кто дотронется до него. Только Абу Ляхаб не присоединился к их союзу. Абу Талиб обратился к сыновьям своим: «Джигиты! Завтра все возьмете мечи и пойдете за мной». На следующий день Абу Талиб пошел в дом благословенного Пророка (с.т.а.в.), и вместе они пошли к Каабе. Повсюду потомки Хашима следовали за ними, защищали и оберегали

сильно расстроитесь...». Неверующие не зная, что и сказать, замерли. Ни единого слова не смогли сказать. Только Абу Джахль став перед Ними, стал почему-то умолять его: «О, отец Къасыма! Ты не чужой нам. Ты не обращай внимания на наши грубости, продолжай молиться. Ты же не так глуп, чтобы слушать нас». После этого Мухьаммад (с.т.а.в.) ушел оттуда.

Продолжение следует.

# Из наставлений Шейха Исамудина Эфенди (кь.с.) Призыв Пророка (с.т.а.в.), об усовершенствовании 4 вещей

(Начало на 1 стр.)

Мавлид связан с именем Пророка (с.т.а.в.) и выше, ближе, любимо, ценнее для Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чем Пророк (с.т.а.в.), нет никого и ничего. Аллаћ (с.т.) Всевышний все создал ради него и все принимает ради него. Если поступок человека, который он совершает, не связан с Пророком (с.т.а.в.), Аллаһ (с.т.) Всевышний его не принимает. Потому что Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Ни одно намерение, ни одно дело, ни одно слово не примется, если это не по суннату». А суннат – есть Пророк (c.T.a.B.).

Для Пророка (с.т.а.в.) самым близким человеком был Абубакр Сиддикъ (р.а.), Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Из того, что Аллаһ (с.т.) Всевышний в меня влил, я перелил Абубакр Сиддикъу (р.а.)».

И вот Абубакр Сиддикъ (р.а.), объясняя нам дорогу ислама говорит: «Аллаһ (с.т.) Всевышний отправил Своего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) для того, чтобы он призывал людей к Аллаһу (с.т.) Всевышнему. Не пришел Пророк (с.т.а.в.) по каким-либо другим причинам, у него не было ничего, кроме Пророчества и Посланичества. В своем призыве Пророк (с.т.а.в.) требует от людей, чтобы они усовершенствовали в себе 4 вещи. Первое - сердце, второе язык, третье – органы: руки, ноги, глаза, уши, т.е. внешние органы, части тела и четвертое – нрав, т.е. характер, качества. И от этих 4 вещей, от каждой Аллаһ (с.т.) Всевышний требует еще две вещи, при выполнении которых, их деяния будут считаться совершающимися на дороге Аллаћа (с.т.) Всевышнего.

Первое – сердце.

Первое, что требуется от сердца, все, что мы услышим, узнаем про дорогу Аллаһа (с.т.) Всевышнего, все то, что связано с Всевышним, должно быть в нашем сердце выше, главнее и ценнее всего. Если в сердце оно занимает место ниже чего-то, тогда Вера в Аллаћа (с.т.) Всевышнего неправильная, несовершенная и неполноценная. В нашем сердце, все, что связано с Аллаһом (с.т.) Всевышним должно быть святым, должно быть выше всего и впере-

Второе, что требуется от сердца – милосердие, снисхождение, понимание, мягкость, переживание, чаяние ко всему тому, что нас окружает: родителям, семье, близким, родным, обществу, животным, птицам, растительности и т.д. В самой глубине сердца, выше всего, окружая сердце, у нас должно быть величие Аллаһа (с.т.) Всевышнего, а внутри этого, наилучшее отношение ко всему тому, что окружает.

# Второе – язык.

Первое, что требуется от языка

 постоянное поминание Аллаһа (с.т.) Всевышнего. Если мы называем себя верующими людьми, как только мы остаемся одни и отделяемся от своих дел, мы должны находиться в поминании Аллаha (с.т.) Всевышнего, в тасбихье, в зикре, в чтении Корана, в раскаяние, говоря астагъфируллаћ, т.е. делать все то, что напоминает нам Аллаћа (с.т.) Всевышнего.

Второе, что требуется от языка - приносить пользу людям своим языком, говорить хорошее, объединять их, сближать их, не разделять и не раскалывать их. На языке мусульманина не должна быть ложь, обман, фитна, гъийба, наговор, те вещи, которые Аллаһ (с.т.) Всевышний не любит, то, что раскалывает общество и натравляет друг на друга.

### Третье – органы.

Первое, что требуется от органов – служба, поклонение Аллаһу (с.т.) Всевышнему. Исполнение всех обязанностей, со всеми их условиями, как требует Всевышний, как требует шариат, соблюдая все суннаты. Сегодня у нас, особенно молодые, когда речь идет про какую-нибудь службу, говорят: «А где сахих хадис?» Научились словам сахих хадис, откуда вы знаете, какой бывает сахих хадис, для чего он существует, что такое вообще хадис. Один с интернета три слова учит, второй за государство выехал и неизвестно с кем сидел, третий в подвале что-то выучил. И эта молодежь, сегодня приходит к тому человеку, который всю свою жизнь посвятил службе и служит, и служил с теми, которые до него служили, с теми, у кого шариат был в сердцах, на языках и в делах и говорит: «Что ты знаешь».

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «В моей общине я не хочу видеть человека, который сидит у себя дома, лежит на кровати и когда к нему приходит мусульманин и говорит: «Я слышал, что такой-то человек от Пророка (с.т.а.в.) передает такое-то», т.е. что-нибудь хорошее, а он говорит: «А что в Коране про это сказано?», или «Сахих ли этот хадис?».

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Все сказанное хорошее от моего имени - от меня, а все сказанное плохое от моего имени – не от меня и ко мне не имеет никакого отношения».

Когда наши аксакалы, взрослые, мудрые люди говорят что-то хорошее, нельзя говорить: «Хадис скажи мне». Ты являешься из тех, кто знает хадисы? Хадис не для тебя и не для меня сказан. Кому хадис сказан, они уже поставили дорогу шариата и мазхаб. Сегодня нам нельзя ковырять?

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Части тела нам даны для того, чтобы мы служили Всевышнему». Когда наши предки слышали о хорошем, они его превращали в деяние, а когда мы слышим о хорошем, мы его убираем из деяний и говорим: «Это не сахих, этого нельзя делать». Так у нас не останется ничего.

Заходят в мечеть, совершают пятничные два ракаата и убегают, заходят в мечеть на обеденный намаз, быстро, быстро фарз намаз делают и убегают. Для чего мы строим мечети, почему мы их так разукрашиваем? Создаем в них тепло, стелим ковры, чтобы нам служить было приятно, чтобы люди приходили. Почему наш намаз и наша служба должны быть такими сухими? Мы должны служить так, как служили наши предки, мы должны стараться быть похожими на них. А как они служили? Они до азана бывали в мечети, все слушали азан в мечети, до и после намаза совершали суннаты. Никто не выходил из мечети, пока не читали Коран. После утреннего намаза они читали суры «Ясин» и «Аль-Вакъи'а», после обеденного намаза читали суру «Аль-Мульк» («Табарак»), после послеобеденного намаза читали суру «Ан-Наба» («'Амма»), после вечернего намаза читали суры «Ас-Саджда» и «Аль-Вакъи а», после ночного намаза читали суры «Ад-Духан», «Ясин» и «Аль-Мульк». А мы сегодня суру «Ихляс» (Къульћу) не хотим читать после намаза. Разве мы стали выше, или чище них? Нет. Если человек говорит: «Что он ближе к Аллаһу (с.т.)», тогда у него служба должна быть больше. Ближе к Аллаһу (с.т.) чем Пророк (с.т.а.в.) никто не был, а у Пророка (с.т.а.в.) кроме службы не было ничего, он служил днем и ночью. Поэтому Аллаһ (с.т.) Всевышний от нас требует, чтобы наши органы, части тела, постоянно были в служении, т.е. в намазе, посте, Коране, зикре, мавлиде и т.д.

Второе, что требует Аллаһ (с.т.) Всевышний от наших органов и частей тела, чтобы мы помогали людям, наставляли и призывали их, хорошее говорили, воспитывали и т.д.

# Четвертое – нрав.

Первое, что требуется от нрава наше убеждение должно быть таким, что все, что происходит от Аллаћа (с.т.) Всевышнего, не случается без Него. Мы должны быть крепко убеждены и принять от Него все с довольством. А как бывает у нас? Когда кто-то умирает из мусульман, особенно наши женщины, мужчины молчат, проводят похоронный процесс, несут хоронить покойного, а женщины начинают реветь, из-за их рева и крика не слышен зикр, не слышен Коран. Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Кричать, орать, плакать – харам». В Судный День такие люди будут вставать без языков. От их тел будет течь гной и исходить противный запах, и весь махшар будет мучиться. Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний дает нам детей,

мы радуемся, женим их и делаем свадьбы. Аллаһ (с.т.) Всевышний дающий жизнь и смерть. Он предопределил хорошее и плохое. Давая все это мусульманину, Аллаһ (с.т.) Всевышний испытывает, проверяет его, а мусульманин это должен принимать с довольством. Аллаһ (с.т.) Всевышний дает богатство и смотрит, что он с ним делает, дает бедность и смотрит, как он переносит его, дает болезнь и смотрит, как он терпит.

Второе, что требуется от нрава – брать тяжести людей на себя своим прекрасным нравом. Т.е. находиться в службе обществу, родителям, семье, близким, родным, соседям, взять все их тяжести на себя, насколько ты в состоянии. А у нас все наоборот, все свои тяжести хотим переложить на других. Это не есть нрав мусульманина, не есть характер мусульманина. Пророк (с.т.а.в.) что делал? Он пришел служить в первую очередь Всевышнему, а потом людям. Он своей службой помогал людям, даже врагам, которые ненавидели и проклинали его, он не отказывал никому в своей помощи. Он не только не отказывал, но и смотрел за ними. Там есть один ривая, про слепого нищего иудея, который каждый день, на окраине рынка Медины кричал всем тем, кто приближался к нему: «О, братья мои, не находитесь рядом с Мухьаммадом (с.т.а.в.)! Он сумасшедший, он лжец, колдун! Если вы будете рядом с ним, вы попадёте под его влияние!» Независимо от того, кто подходил к нему, нищий не упускал случая и выражал свою ненависть к Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.). Изощрённые проклятия сходили с уст нищего, и это притом, что он лично не знал Пророка (с.т.а.в.) и никогда не встречался с ним!

Весть о том, что каждый день слепой нищий извергает проклятия и ругань, дошла до Пророка (с.т.а.в.)! Но даже тогда Любимец Всевышнего (с.т.а.в.) не стал сердиться, он проигнорировал оскорбления слепого нищего! Напротив, с этого дня Пророк (с.т.а.в.) начал навещать слепого нищего и каждое утро приносил ему еду! Не говоря ни слова, Благословенный Пророк (с.т.а.в.) кормил нищего своей собственной рукой. А слепой нищий с удовольствием ел пищу, подаваемую ему. Насытившись, он выражал свою благодарность, не зная, что тот, кто кормил его, был ни кто иной, как Пророк Всевышнего Аллаћа – Мухьаммад (с.т.а.в.).

Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) продолжал кормить слепого нищего в обязательном порядке каждый день - до того дня, пока не отошёл в мир иной. На протяжении всей этой истории слепой нищий даже не догадывался, кто же был так добр к нему всё это время. Но после того как Пророк

(Окончание на 4 стр.)



# Из наставлений Шейха Исамудина Эфенди (кь.с.) Призыв Пророка (с.т.а.в.), об усовершенствовании 4 вещей

(Начало на 3 стр.)

Мухьаммад (с.т.а.в.) оставил этот свет, никто больше не приносил еду слепому!

Каждый день нищий иудей ждал своего благодетеля и недоумевал, почему тот добрый человек больше не приходит, чтобы накормить его, как он делал всё это время. Напрасно слепой нищий ждал его появления – тот так и не пришёл.

В один прекрасный день ближайший сподвижник Пророка (с.т.а.в.) Абу Бакр Сиддикь (р.а.) посетил дом своей дочери Айши (p.a.).

Абу Бакр (р.а.) спросил у Айши (р.а.): «О дитя моё, была ли у Пророка (с.т.а.в.) какая-либо сунна, постоянное действие, то, что я до сих пор не делал?» Айша (р.а.) ответила: «Дорогой отец, ты воистину последователь сунны Пророка (с.т.а.в.), и нет ничего, что ты ещё не сделал, за исключением только одного дела!» «Что же это?» – спросил Абу Бакр (р.а.). «Каждое утро Посланник Аллаћа (с.т.а.в.) ходил на городской рынок, находил слепого нищего старца, который живёт там, и кормил его из

На следующий день Абу Бакр (р.а.) отправился на рынок с едой для слепого нищего. Он подошёл к нищему и начал кормить его. Прожевав первый кусочек пищи, слепой нищий иудей рассердился и закричал: «Кто ты?!» Абу Бакр (р.а.) ответил: «Я тот, кто каждое утро кормит тебя». «Нет! Не лги мне!» – возразил нищий. Абу Бакр (р.а.) был в шоке, и в недоумении спросил: «Почему ты так говоришь?» Слепой иудей ответил: «Потому что, когда он приходил ко мне, я всегда чувствовал, как приятно держать его за руку и как легко пережёвывать пищу, которую он мне давал! Человек, который всё это время кормил меня, размягчал еду, прежде чем дать её мне!»

Абу Бакр (р.а.) не смог сдержать слёз, разрыдался и рассказал нищему, кто он был на самом деле. «Воистину, я не тот, кто приходил и кормил тебя. Я являюсь одним из его сподвижников, а того благородного человека больше нет с нами! Он был ни кто иной, как Благословенный Пророк Аллаһа – Мухьаммад (с.т.а.в.)!» «Мухьаммад (с.т.а.в.)?» - спросил слепой своих рук», - сказала Айша (р.а.). старый нищий, совершенно по-

трясённый тем, что он только что услышал. «Ты хочешь сказать, что тот, кто каждое утро приходил сюда и кормил меня из своих рук, был Мухьаммад (с.т.а.в.)?» – спросил нищий. «Да! Это был Мухьаммад (с.т.а.в.)!» - ответил Абу Бакр (р.а.).

Тут же, в эту же секунду, слепой старый нищий иудей в отчаянии завопил и горько разрыдался, осознав, наконец, что это был Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.), который кормил его всё это время. «Всё это время!.. Всё это время я проклинал его, я клеветал на него! А он ни разу не поругал меня, не оскорбил! Каждое утро он приходил и кормил меня! Он такой благородный!» – говорил нищий, вытирая слёзы, текущие по щекам.

Слепой нищий протянул руку Абу Бакру (р.а.), первому халифу мусульман, и засвидетельствовал перед ним шаһаду, заявив, что нет бога, кроме Аллаһа (с.т.), и Мухьаммад (с.т.а.в.) – Посланник Аллаһа! С этого момента слепой старый нищий иудей стал мусульманином.

Уважаемые братья и сестры, почему так стало, потому что Пророк (с.т.а.в.) был человеком самого прекрасного нрава. На протяжении многих лет, пока Пророк (с.т.а.в.) не покинул этот мир, он терпел этого человека, а мы несколько минут не смогли бы потерпеть, если нам кто-нибудь скажет, что ты такой-то, растоптали бы его, а Пророк (с.т.а.в.) всегда смотрел на конец дела. Поэтому, Пророк (с.т.а.в.) от нас тоже требует этого, от нашего нрава, чтобы тяжесть людей, которые вокруг нас, забыв про себя, брали на себя.

Вот такое наставление нам сделал Абубакр Сиддикъ (р.а.).

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний сделает нас из тех, кто хотя бы старается быть таким. Поэтому они Пророки, поэтому они асхабы, поэтому они такие. Но мы слабые и, конечно же, мы должны стараться настолько, насколько будет у нас получаться. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний примет наш сегодняшний мавлид, пусть Всевышний принимает все наши старания. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний прощает нам за все плоxoe.

Аминь! Я Раббаль 'алямин! Ассаламу алейкум ва рахьматуллани та'ала ва баракатућ.

# Политики, ученые и деятели культуры об Исламе

### ДЕКАН АКАДЕМИИ военно-воздушных сил АНГЛИИ ПРИНЯЛ ИСЛАМ

Недавно, как сообщила влиятельная британская газета «Дейли Мейл», Джоэл Хейворд – декан авиационного колледжа Королевских ВВС в Крануэлле принял Ислам. Джоэл Хейворд является известным в Британии публицистом, и сообщение о принятии им Ислама вызвало возмущение его коллег, что вызвало коллективное обращение и в редакцию газеты «Дейли Мейл» с просьбой написать опровержение.

Когда газета отказалась написать опровержение, они стали строчить на него жалобы, что он предвзято относится к немусульманам и делает поблажки курсантам-мусульманам. Декан колледжа отверг все обвинения в свой адрес и назвал их происками исламофобов.

Джоэл Хейворд резко критиковал операцию НАТО в Ливии.

www.dailimail.com

# МЭЛ ГИБСОН ПРИНЯЛ ИСЛАМ

Чем больше враги Ислама усиливают давление на Ислам, тем больше людей принимают его. Как простые люди, так и знаменитости переходят в основную веру, которую Аллаһ (с.т.)

актер Мэл Гибсон 17 февраля этого года в мусульманском центре Беверли Хиллз провел прессконференцию, в ходе которой заявил, что некоторое время назад принял Ислам.

Мэл Гибсон известен своей игрой во многих фильмах, в том числе «Страсти Христовы», «Патриот» и др. Знаменитый актер известен и своими антиеврейскими высказываниями. Безусловно, переход такой личности в Ислам окажет большое влияние на исламский призыв.

# www.ХарунЯхья

### МЭР АМЕРИКАНСКОГО ГОРОДА ОБЪЯВИЛ О СВО-ЕМ ПЕРЕХОДЕ В ИСЛАМ

Мэр американского города Макон (штат Джорджия) Джек Эллис, всю жизнь бывший активным христианином, объявил о своем переходе в Ислам. Градоначальник собирается официально поменять имя - его будут звать Хаким Мансур Эллис. «Это мое личное решение. Каждый решает сам, как ему молиться. В то же время я понимаю, что я не просто частное лицо, - заявил Эллис. – Если я мэр города, то я думаю, что люди имеют право знать, во что я верю, знать о том, что я – человек верующий и что теперь я принадлежу к Исламу. По словам Эллиса, он примкнул заложил в каждом, но родители к суннитской ветви Ислама во насильно обратили их в другую. время своего декабрьского путе-Так, знаменитый голливудский шествия в Африку. Эллис счи-

предков. «Я, можно сказать, вернулся к своим корням. Я принял ислам в Сенегале. Жители Сенегала были мусульманами до того, как их привезли в Америку и сделали рабами», - говорит мэр. Вернувшись в США, Эллис стал регулярно посещать мечеть и пять раз в день совершать намаз. Раньше Эллис регулярно ходил в местную баптистскую церковь. Первым делом Эллис сообщил об обращении в Ислам своим родным, а теперь решил поделиться новостью с жителями Макона.

# www.REGIONS.RU

### В ПАРИЖЕ ЧИСЛО ПРИНИМАЮЩИХ ИСЛАМ **BO3PACTAET** С КАЖДЫМ ДНЕМ

всему миру идет волна принятия тый американский певец Майкл ислама представителями других конфессий. Вот что происходит в самом Париже. За период после парижских терактов значительно возросло количество французов, принимающих Ислам. «Все это заставило меня обратиться к Исламу и показать всем, что Ислам не таков, как о нем говорят», утверждают новообращенные.

По данным СМИ, соборная мечеть Парижа за период после теракта выдала 40 сертификатов о принятии Ислама, тогда как за аналогичный период прошлого года было выпущено лишь 22 таких сертификата. Число при-

тает, что вернулся к вере своих нимающих Ислам в Страсбурге и Обервилье увеличилось на 30%, в Лионе на 20%. Имамы признаются, что сначала сами были удивлены потоком французов, желающих стать мусульманами. Но потом стало ясно, что теракты в Париже заставили многих искать достоверную информацию об Исламе, и то, что они нашли, опровергло расхожие мифы.

> Среди французов, принявших Ислам в Соборной мечети Парижа за последний месяц, люди самых разных профессий, в том числе врач, директор школы и офицер полиции.

# **Onislam**

### МАЙКЛ ДЖЕКСОН ПРИНЯЛ ИСЛАМ

«Только после смерти, газе-Как мы и предполагали, по ты стали писать, что знамениджексон, принял ислам и изменил свое имя»,- так пишет британская газета Sun. Церемония «обещания быть верным Корану» прошла в доме его друга в Лос-Анджелесе. Приглашенный мусульманский имам после произношения формулы веры «шаһада», дал Джексону новое имя в честь одного из ангелов Аллаha (с.т.) Микаиль (Mikaeel).

> Газета пишет, что после того, как Майкл Джексон принял Ислам, у него стали возникать большие проблемы с его обвинениями сексуального характера. У

> > (Окончание на 5 стр.)

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Когда человек из малого достатка, приобретенного собственным трудом, оказывает посильную помощь другому, то это бывает самой угодной для Аллаћа (с.т.) милостыней».

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Доверяй доверяющему тебе и не обмани обманывающего тебя».

# политики, ученые и деятели культуры

(Начало на 4 стр.)

всемирно известного певца после перехода в Ислам возникли и финансовые трудности, после ряда громких судебных тяжб по обвинению в насилии над деть-

Все обвинения сексуального насилия над детьми оказались ложными, но его репутации и финансовому состоянию был нанесен сильный удар. Обвине-

ния с певца были сняты в 2005 году, но его финансовое состояние пришло в упадок. «Размер его долгов достиг 100 миллионов фунтов стерлингов, и он был вынужден продать свое знаменитое ранчо в Калифорнии»,- пишет другое британское издание Daily Star. Не совсем ясна трагическая смерть рок певца. Говорят, что на своем последнем концерте Микаил Джексон хотел объявить на

весь мир, что он принял Ислам.

Естественно, антиисламские силы не могли такого допустить, чтобы певец такого уровня и с миллионной армией поклонников выступил с таким заявлением, и тут нелепая смерть прямо во время выступления.

От такой трагической смерти индустрии развлечений выгода двойная. Продажа дисков трагически погибшего певца взлете-

ла на рекордную высоту. Майкл Джексон был одним из самых коммерчески успешных сольных артистов в музыкальной истории и был провозглашен «королем поп-музыки», а его альбом «Thriller» занесен в Книгу рекордов Гиннеса, как самый продаваемый диск всех времен и наро-

Daily Star, Sun

# AUGTUNNGTI

О достоинстве его говорится во многих аятах, среди которых этот: «Обращайтесь к Аллаһу (с.т.) с покаянием все вместе, - быть может, вы преуспеете» (24:31).

Есть такие слова Всевышнего: «Они не взывают помимо Аллаһа (с.т.) к другим богам, не убивают людей вопреки запрету Аллаһа (с.т.), если только они не имеют права на это, и не прелюбодействуют. А тот, кто поступает так, получит наказание. Его мучения будут приумножены в День воскрешения, и он навечно останется в них униженным. Это не относится к тем, которые раскаялись, уверовали и поступали праведно. Их злые деяния Аллаһ (с.т.) заменит добрыми, ибо Аллаһ – Прощающий, Милосердный. Кто раскаивается и поступает праведно, тот действительно возвращается к Аллаһу (с.т.» (25:68-71).

А хадисов об этом очень много. Муслим привел: «Воистину, Аллаһ простирает Свою Руку [с прощением] ночью, чтобы покаялся совершивший зло днем. И простирает Свою Руку днем, чтобы покаялся совершивший зло ночью, пока солнце не взойдет с запада».

Ат-Тирмизи посчитал достоверным следующий хадис: «Воистину, на западе есть дверь шириной в расстояние, проходимое за сорок или семьдесят лет. Аллаһ (с.т.) открыл ее для покаяния в день, когда были созданы небеса и земля, и Он не закроет ее, пока солнце не взойдет оттуда (с запада) (Восход солнца с запада является одним из больших признаков Судного дня, и тогда покаяние в грехах уже не будет приниматься.)».

Об этом и говорится в аяте: «В тот день, когда явятся некоторые лживое покаяние». знамения твоего Господа, вера не принесет пользы душе, если та не уверовала прежде или не приобрела своей вере добро» (6:158).

И ат-Табарани передал: «У Рая восемь врат, семь из них закрыты, а восьмые открыты для покаяния - до тех пор, пока солнце не взойдет с запада».

Ибн Маджа передал: «Если даже вы совершите так много ошибок, что они достигнут небес, а потом покаетесь, то Аллаһ (с.т.) простит вас».

Аль-Хаким передал: «Счастлив человек, которому Аллаһ (с.т.) дает долгую жизнь и одаривает возможностью покаяться». Ат-Тирмизи, Ибн Маджа и аль-Хаким передали: «Все люди (каждый сын Адама) ошибаются, и лучшие из совершающих ошибки - кающиеся».

Оба шейха передали хадис: «Если раб совершает грех, а потом говорит: «Господи! Я согрешил, прости меня!», его Господь отвечает: «Мой раб узнал, что у него есть Господь, прощающий грехи и наказывающий за них» и прощает его. Через некоторое время этот раб совершает еще один грех, и говорит: «Господи! Я совершил еще один грех – прости его мне!» Его Господь отвечает: «Мой раб узнал, что у него есть Господь, прощающий грехи и наказывающий за них» - и прощает его. Спустя некоторое время этот раб совершает другой грех и говорит: «Господи! Я совершил еще один грех – прости мне его!» Господь его отвечает: «Я простил Своего раба – и пусть он делает, что пожелает!»

Аль-Мунзири (См.: ат-Таргъиб ат-Тархиб, 4/123 х.4582.) сказал: «И пусть он делает, что пожелает» – означает, а Аллаһу (с.т.) это известно лучше, что каждый раз этот раб, совершив грех и покаявшись в нем, больше не возвращается к этому. Это доказывают слова: «И совершил еще один грех». Если он поступает, таким образом, то пусть делает, что пожелает. Потому что его покаяние и просьба о прощении после совершенного им греха являются искуплением его, и это не наносит ему вред. Это не означает, что он совершает грех, просит прощения и раскаивается в нем лишь на словах, не имея намерения не совершать его впредь – ибо это

Несколько ученых передали хадис: «Воистину, если верующий совершает грех, то он превращается в черную точку на его сердце, и если этот человек покается и попросит у Аллаћа (с.т.) прощения, то избавится от нее, а если согрешит еще, то таких точек там станет больше - так что скоро они покроют его сердце полностью, и оно станет полностью черным». Это и есть то, о чем Аллаћ (с.т.) сказал в Своей Книге: «Но нет! Напротив, их сердца окутаны тем, что они приобрели» (83:14)».

Ат-Тирмизи рассказал следующий хадис: «Воистину, Аллаh в мельчайшую частичку, увидит

прощает рабу его грех, пока душа его» (99:7-8). его не достигнет глотки».

Ат-Табарани рассказал хадис от Му'аза (р.а.): «Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) однажды взял меня за руку, и так мы шли с ним некоторое время, а потом он сказал: «Му'аз (р.а.)! Я завещаю тебе бояться Аллаһа (с.т.), быть правдивым в словах, не нарушать договор, возвращать данное тебе на хранение, не предавать никого, проявлять милосердие к сиротам, почитать соседей, сдерживать себя в гневе, быть мягким в словах, распространять приветствие, повиноваться имаму, изучать Коран, любить Последнюю жизнь, бояться Суда, не питать пустых и долгосрочных надежд и совершать благие дела. Я запрещаю тебе ругать мусульманина, верить лгуну или обвинять во лжи правдивого, ослушиваться справедливого имама или распространять на земле нечестие. Му'аз (р.а.)! Поминай Аллаһа (с.т.) у каждого дерева и камня, и за каждым совершенным тобой грехом пусть следует покаяние: за тайным тайное, а за явным – явное».

Аль-Исфахани передал: «Если раб кается в своих грехах, то Аллаһ (с.т.) заставляет ангелов забыть о его грехах, также Он заставляет забыть о них его конечности и место на земле, так, чтобы в День воскрешения никто и ничто не могло свидетельствовать против него о совершенном им грехе».

Также аль-Исфахани рассказал: «Раскаивающийся ждет от Аллаћа (с.т.) милости, а самодовольного ожидает Его ненависть. Знайте, рабы Аллаһа (с.т.), что каждый из вас встретится со своземной мир, пока не увидит свои олагие и плохие дела. И воистину, дела определяются своим окончанием. Ночь и день - верховые животные, стремитесь же на них достичь блага в Последней жизни. Остерегайтесь откладывания [совершения благих дел] на будущее, ибо смерть приходит неожиданно. И не надо надеяться только на доброту Аллаћа (с.т.), ибо Огонь ближе к вам, чем ремешки ваших сандалий». Потом Посланник Аллаћа (с.т.а.в.) прочитал: «Тот, кто сделал добро весом в мельчайшую частичку, увидит его. И тот, кто сделал зло весом

И ат-Табарани рассказал хадис: «Покаявшийся в грехе подобен тому, кто не совершал его» (Хадис достоверный, передали Ибн Маджа и ат-Табарани.). Аль-Байхаки добавил: «А тот, кто кается в грехе, а сам продолжает совершать его, как будто насмехается над своим Господом».

Ибн Хиббан в своем «Сахихе» и аль-Хаким рассказали: «Раскаяние (сожаление) - покаяние», то есть является его основой, как в вести: «Хадж – (стояние на) Арафате». Нужно раскаиваться в самом грехе, его безобразности, бояться наказания за него, а не бояться порицания или потери имущества, которые могут произойти в результате этого греха, и тому подобного.

Аль-Хаким передал хадис: «Если Аллаһ (с.т.) видит, что раб раскаивается в совершенном грехе, то Он прощает его еще до того, как он попросит простить его».

Муслим и другие передали: «Клянусь Тем, в Чьей Длани моя душа: если бы вы не совершали грехов и не каялись в них, то Аллаһ (с.т.) заменил бы вас другими людьми, которые грешили и каялись и которых Аллаһ (с.т.) прощал бы».

Также у Муслима: «Нет никого, кто любил бы восхваление больше, чем Аллаһ (с.т.), поэтому Он восхвалил Сам Себя; нет никого, кто был бы ревнивее, чем Аллаһ (с.т.), поэтому Он запретил непристойные поступки; нет никого, кто любил бы оправдание больше, чем Аллаһ (с.т.), поэтому Он ниспослал Книгу и отправил посланников».

И у Муслима: «Одна женщина ими делами, и человек не покинет из Джухайны пришла к Посланнику Аллаһа (с.т.а.в.), будучи беременной от прелюбодеяния, и сказала: «О, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.)! Я совершила преступление, и ты должен наказать меня за него». Тогда Пророк Аллаһа (с.т.а.в.) позвал ее опекуна и сказал ему: «Хорошо относись к ней, а после того, как она родит, приведи ее ко мне». Тот так и сделал. Тогда Пророк Аллаһа (с.т.а.в.) приказал, и ее побили камнями. Потом он (с.т.а.в.) совершил по ней заупокойную молитву. 'Умар (р.а.) сказал: «О, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.)! Ты совершаешь по ней заупокойную молитву, не-

(Окончание на 6 стр.)

# AOGTOKEGTBG

(Начало на 5 стр.)

смотря на то, что она прелюбодейка?» Он (с.т.а.в.) сказал: «Она покаялась так, что если поделить ее покаяние, то его хватило бы на семьдесят жителей Медины. Ты видел что-то лучше, чем сделала она, ведь она отдала себя Аллаһу (с.т.), Всемогущий Он и Великий!»

Ибн 'Умар (р.а.) передал: «Я слышал, как Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) не раз и не два (так он досчитал до семи раз), а больше рассказывал такую историю: «Один человек из племени Исраиля грешил и не боялся наказания за совершенные грехи. Однажды к нему пришла женщина, и он дал ей шестьдесят динаров за то, чтобы она отдалась ему. Когда он занял положение, которое занимает мужчина по отношению к женщине, она испугалась и заплакала. Он спросил: «Почему ты плачешь? Я неприятен тебе?» Она ответила: «Нет. Но я никогда не делала этого раньше. Лишь нужда вынудила меня к этому». Он сказал: «Ты делаешь это сейчас, хотя никогда раньше этого не делала. Иди – эти деньги твои». Потом он произнес: «Клянусь Аллаһом (с.т.), никогда после этого я не буду больше грешить!» В ту же ночь он умер. а над дверью его появилась такая надпись: «Воистину, Аллаћ (с.т.) простил этого человека».

Ибн Мас'уд передал: «В одной местности было две деревни, жители одной из них были праведными людьми, а в другой жили грешники. Один человек вышел из второй деревни, намереваясь

отправиться в ту, жители которой благочестивы. Аллаһу (с.т.) было угодно, чтобы смерть настигла его по дороге. Тогда стали спорить ангел и дьявол, пришедшие за его душой. Дьявол сказал: «Клянусь Аллаһом (с.т.), он ни разу в жизни не ослушался меня!» А ангел ответил: «Ведь он вышел, желая покаяться!» Аллаһ (с.т.) велел им, чтобы они посмотрели, к какой деревне он ближе. И оказалось, что он ближе к праведной деревне. И Он простил его». Ма'мар сказал: «Аллаһ (с.т.) приблизил к нему праведную деревню».

Оба шейха рассказали: «Среди тех, кто жил до вас, был человек, убивший девяносто девять человек. Он стал искать самого знающего человека на земле, и ему указали на одного монаха, к которому он пришел и задал такой вопрос: «Если человек убил девяносто девять человек, [а потом покаялся] – примется ли его покаяние?» Тот ответил: «Нет». Этот человек убил и этого монаха, и число убитых им стало равно сотне. Потом он снова начал искать самого знающего человека на земле, и ему указали на одного ученого, которого он спросил: «Если кто-то убил сто человек, примется ли его покаяние?» Тот ответил: «Да, и что стоит между тобой и покаянием? Отправляйся туда-то, там есть люди, поклоняющиеся Аллаһу (с.т.), – поклоняйся Ему вместе с ними. И не возвращайся на свою землю, ибо это плохая земля». Этот человек отправился туда, но на половине пути его постигла смерть. Ангелы милости

и ангелы наказания поспорили о том, кому его забирать. Ангелы милости сказали: «Он шел с покаянием, обратив свое сердце ко Всевышнему Аллаһу (с.т.)». А ангелы наказания сказали: «Но ведь он ни разу не совершил, ни одного благого дела». Тогда к ним явился ангел в подобии человека, и они попросили его рассудить их. Он сказал: «Измерьте расстояние от него до обоих мест, к какому он окажется ближе, те из вас и заберут его». Они измерили, и оказалось, что он ближе к тому месту, куда он направлялся. И его забрали ангелы милости».

В другой версии говорится: «И оказалось, что он на пядь ближе к праведной деревне, и его причислили к ее обитателям».

Еще в одной версии: «Всевышний Аллаһ (с.т.) приказал этой деревне отдалиться, а той - приблизиться. А потом сказал: «Измерьте расстояние между ними». И оказалось, что он на пядь ближе к той, чем к этой, и его простили». И передал Катада: «Аль-Хасан сказал: «Нам рассказали, что когда ангел смерти пришел за ним, он своей грудью подвинулся в ее сторону».

Й ат-Табарани рассказал такой хадис: «...Я много грешил и несправедливо убил девяносто девять человек. Как ты думаешь, примется ли мое покаяние?» Тот ответил: «Нет». Тогда он убил и его. Потом он пришел к другому и спросил: «Я бесправно убил сто человек. Как ты думаешь, примется ли мое покаяние?» Тот ответил: «Если я скажу, что Аллаһ (с.т.) не прощает кающихся, то скажу неправду. Здесь есть люди, которые заняты лишь поклонением Аллаhу (с.т.) – иди и поклоняйся Аллаһу (с.т.) вместе с ними!» Он направился было к тем людям, но по дороге умер. Тогда поспорили ангелы милости и ангелы наказания. И Аллаһ (с.т.) отправил к ним другого ангела, который сказал им: «Измерьте расстояние от него до обоих поселений, и пусть он считается одним из тех, к чьему поселению он ближе». И оказалось, что он на кончик пальца ближе к поселению кающихся, и его простили.

Еще одна версия этого хадиса гласит: «Потом он пришел к другому человеку и спросил: «Я убил сто человек - примется ли мое пока яние?» Тот ответил: «Ты много грешил. Я не знаю, но здесь есть две деревни: в одной из них живут люди, которые совершают дела обитателей Рая, и никто другой не может жить в ней. А в другой люди совершают дела обитателей Ада, и в ней не может жить никто другой. Отправляйся в первую, если ты сможешь жить в ней и будешь поступать как они, то не останется сомнений в том, что покаяние твое принято». Он отправился туда, но смерть настигла его, когда он был между двух деревень. Ангелы спросили своего Господа об этом человеке, и Он ответил: «Посмотрите, к какой из двух деревень он ближе, и запишите его одним из ее жителей». И оказалось, что он на кончик пальца ближе к первой деревне, и его записали как ее жителя».

Поистине, лучшее, чем может обзавестись человек и что может произнести его язык – это частое поминание Пречистого и Всевышнего Аллаһа (с.т.), Его прославление и восхваление, чтение Его Великой Книги, посылание благословения и мира Его Посланнику Мухьаммаду (с.т.а.в.), вместе с частой мольбой к Пречистому Аллаһу (с.т.), просьбой к Нему, прошением Его о помощи и прибежище в любое время и во всех случаях.

своей книге «аль-Вабиль ас-Сайиб». Он отметил, что у Зикра боних: Зикр удовлетворяет Милосердного Аллаһа (с.т.), изгоняет шайтана, устраняет беспокойство, навлекает радость, укрепляет лицо, привлекает средства к существованию, приносит благогок Аллаһу (с.т.), являющуюся духом Ислама, порождает знание и раскаяние... Зикр – питание для сердца и его жизнь, он очищает ет степени, способствует радо-

сти, устраняет уныние, вызывает ниспослание спокойствия, покрытие милостью, окружение ангелами, отвлекает от вредных бесед, обезопасит от скорби в День Воскресения, помогает в повиновении Всевышнему Аллаһу (с.т.), облегчает любой труд, упрощает дела, дает поминающему силу в душе и теле. Зикр является преградой между рабом и адским огнем. Ангелы просят прощения, а горы и места на земле гордятся тем, кто поминает Аллаћа (с.т.) У Зикра и Ду а огромная поль- на них и свидетельствуют в его за, как указал Ибн аль-Къайим в пользу. Зикр также уберегает от

Пречистый и Всевышний Аллее ста выгод. Вот некоторые из лаh (с.т.) сказал: «Вспомните же Меня, Я вспомню вас; будьте благодарны Мне и не будьте отрицающими Меня».

«О те, которые уверовали! душу и тело, осветляет сердце и Вспоминайте Аллаћа (с.т.) частым упоминанием и прославляйте Его утром и вечером! Он – вение и усладу, вызывает любовь тот, который благословляет вас, и ангелы Его, – чтобы вывести вас из мрака к свету. Он милостив к верующим!»

сердце, стирает грехи, поднима- много мужчины и женщины, - говорит: «Я - рядом с мыслью уготовал им Аллаһ (с.т.) прощераба обо Мне и Я с ним, когда

ние и великую награду!».

«...тех, которые поминают Аллаћа (с.т.) стоя, сидя и на своих боках...».

«О вы, которые уверовали! Когда встречаете отряд, то будьте стойки и поминайте Аллаһа (с.т.) много, – может быть, вы получите успех!»

«А когда вы кончите ваши дела благочестия, то поминайте Аллаһа (с.т.), как поминаете ваших отцов или еще сильнее».

«...люди, которых не отвлекает ни торговля, ни купля от поминания Аллаһа (с.т.)...».

«И поминай своего Господа в душе с покорностью и страхом, говоря слова по утрам и по вечерам негромко, и не будь небрежным!»

«А кто отвратится от поминания Меня, у того, поистине, будет тесная жизнь! И в День Воскресения соберем Мы его слепым».

«А кто уклоняется от поминания Милосердного, к тому Мы приставим сатану, и он для него - спутник».

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) «...поминающие Аллаһа (с.т.) сказал: «Всевышний Аллаһ (с.т.)

он вспоминает обо Мне. Если он вспомнит обо Мне в себе, то и Я вспомню о нем в Себе. Если он вспомнит обо Мне в обществе, то и Я вспомню о нем в еще более лучшем обществе. Если он приблизится ко Мне на пядь, Я приближусь к нему на локоть. Если он приблизится ко Мне на локоть, Я приближусь к нему на обхват. Если он придет ко Мне ходом, Я приду к нему бегом».

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Нет людей, которые бы сели поминать Аллаһа (с.т.), чтобы их не окружали ангелы, не покрывала Милость, не снисходило на них спокойствие и не вспомнил их Аллаh (с.т.) среди тех, кто рядом с Ним».

Существует множество достоверных хадисов от Посланника Аллаһа (с.т.а.в.), касающихся превосходства зикра, тахлиля, тахьмида, тасбихьа, ду'а и истигъфара. Приведем некоторые из них.

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Опередили всех посвященные». Тогда у него спросили: «О, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.)! Кто эти посвященные?» Он сказал:

(Окончание на 7 стр.)

# BOK

Всякая хвала Аллаһу (с.т.) Господу всего сущего. Милость Аллаћа (с.т.), связанная с возвеличением, и спасение от бед и невзгод, препятствующих совершенству, – Пророку Мухьаммаду, его семейству (роду) и его сподвижникам, всем.

О, сын Адама, смерть – это дверь и все люди войдут в нее.

О, сын Адама, смерть – это рог (чаша) и все люди выпьют из него.

О, сын Адама, поистине, Я сотворил тебя для того света и хочу Я от тебя деяний для того света, и оставь мирское, поистине, ты |сотворен] не для этого. Поистине, |этот| мир исчезнет и |тот|, кто стремится к нему, исчезнет. Поистине он очень обманчив, и ты обманутый, если ты спишь, пробудись от сна своего.

О, сын Адама, если ты сядешь (будешь совершать) на деяния, [ведущие к] ослушанию Меня, кто [тот], который защитит тебя от мучений Моих (от наказания Моего)?

О, сын Адама, если ты надеешься [получить] милость Мою, ты старайся в поклонении Мне и если ты боишься Моих наказаний (Моих мучений), ты оставь ослушание Мне, чтобы дойти до щедрот (милости) Моих на том

О, сын Адама, ты боишься людей, и ты стесняешься их, но ты не стесняешься Меня и Моих ангелов, и ты ослушиваешься Меня и оставляешь поклонение Мне.

О, сын Адама, ты не забывай о смерти, поистине, смерть не забудет тебя.

О, сын Адама, смерть это дорога и все люди перейдут ее.

О, сын Адама, ты доволен этим светом, в котором жара, холод, жажда, нагота, беспокойство и печали, и ты оставил тот свет, в котором радость, щедрость и блага, и

не выгоден [этот] обмен твой)!

О, сын Адама, если бы Я дал тебе мирское богатство, все (полностью), [что есть] в нем, ты возжелал бы [еще] подобное этому (еще столько же), поэтому не насытится утроба твоя, кроме как

как невыгодна торговля твоя (как твое для истления и для червей. И Накира, и отчет. И кто поминает богатство, которое ты собрал (накопил), - [это] для наследников. И отчет, и сожаление, и печаль |падут | на тебя на том свете. И товарищи твои в могиле [это твои] добрые деяния или деяния твои злые.



землей.

О, сын Адама, если бы Я дал тебе жизнь на этом свете столько, сколько будет существовать этот свет, нет ей [иного] конца, кроме смерти. И ты не любишь смерть, но невозможно не вкусить смерть, поэтому помни о смерти, чтобы охладело сердце твое к

О, сын Адама, совершай доброе дело (деяния добрые), поистине это ключ от Рая и поведет он тебя к нему (в Рай). И остерегайся злого [злых деяний], поистине это ключ от Ада и поведет он тебя к нему (в Ад).

О, сын Адама, эти дворцы, которые ты построил, разрушатся и жизнь твоя [дана тебе] на временное использование, и тело

О, сын Адама, кто любит этот свет, поистине, он любит жизнь, и кто любит жизнь, поистине, он любит имущество (богатство), и кто любит имущество, тот не поминает смерть, и кто не поминает смерть, поистине, он откладывает покаяние и поклонение из-за деяний земных, и уходит он из мира сего без покаяния и без поклонения. Кто бы ни ушел из этого света не покаявшись и без поклонений, Аллаһ (с.т.) делает для него запретным Рай.

О, сын Адама, кто не любит этот свет, поистине, он не любит жизнь, и кто не любит жизнь, поистине, тот не любит имущество, и кто не любит имущество, поистине, тот поминает смерть, и муки могильные, и допрос Мункара и эти вещи (это), поистине, тот покается и совершит деяния благие, а кто покаялся и совершает деяния благие, поистине, тот спасется от Огня и от ужасов Судного Дня.

О, сын Адама, кто поминает Меня поклонением, того Я поминаю милостью [Своей]. И кто поминает Меня ослушанием [Мне], того Я поминаю проклятием [Своим], ты усердствуй в поклонении Мне, и ты оставь ослушание Мне.

О, сын Адама, исполняй обязанности (обязательные деяния), и отдались от ослушания, и будь доволен тем, что Я тебе дал, и ты будь к смерти готовым, чтобы ты получил [от] щедрости Моей на том свете.

О, сын Адама, кто совершал грехи смеясь, тот войдет в Огонь плача, кто совершал деяния благие плача, тот войдет в Рай сме-

О, сын Адама, ты не верь молодости твоей, сколько молодых |людей|, |которых|, поистине, опередила смерть, а старик, как и был, остался после их смерти?

О, сын Адама, сколько человек, который собрал имущество мирское и |затем | умер, оставив его в наследство тому, кто не благодарит его, в то время как предстоит отчет ему на том свете. Поэтому ты не радуйся мирскому, поистине, оно обманывает тебя, как оно обмануло тех, кто были до тебя. Я не создал ничего из творений ничтожнее для Меня, чем этот свет (земное имущество), поэтому ты оставь его, поистине, он - смута для того, кто возлюбил его, и беда для того, кто собрал его. Если бы этот мир имел вес (стоил) для Аллаһа крылышка комара, Всевышний не дал бы выпить неверному даже глотка воды. Поистине, Я сотворил все это [полным] горя и беспокойства.

(Начало на 6 стр.)

«Мужчины и женщины много поминающие Аллаһа (с.т.)».

От Самуры бин Джундуба сообщается, что Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Самых любимых фраз у Аллаћа (с.т.) четыре, не важно, с какой из них ты начнешь: «Пречист Аллаh», «Хвала Аллаhу», «Нет божества, кроме Аллаһа» и «Аллаһ Велик».

Также в «ас-Сахихе» Муслима от Са'да бин Аби Ваккаса сообщается, что к Посланнику Аллаћа (с.т.а.в.) пришел бедуин и сказал: «Научи меня каким-нибудь словам». Он сказал: «Скажи: - Нет божества, кроме Аллаһа (с.т.). Един Он, нет у Него сотоварища! Аллаһ (с.т.) Велик-превелик! Хвала Аллаһу (с.т.) обильная! Пречист Аллаһ (с.т.), Господь миров! Нет силы и могущества, кроме как у Аллаћа

(с.т.) Сильного, Мудрого!» Тогда бедуин сказал: «О, Посланник Аллаћа (с.т.а.в.)! Эти слова для моего Господа, а что же для меня?» Он сказал: «Скажи: – О Аллаһ (с.т.)! Прости меня, помилуй меня, веди меня по правому пути и дай мне пропитание!».

Пророк (с.т.а.в.) также сказал: «Пребывающее благо – слова «Пречист Аллаһ», «Хвала Аллаһу», «Нет божества, кроме Аллаha», «Аллаh Велик» и «Нет силы и могущества, кроме как у Аллаhа».

О величии ду а Всевышний Аллаһ (с.т.) сказал: «А когда спрашивают тебя рабы Мои обо Мне, то ведь Я – близок, отвечаю призыву зовущего, когда он позовет Меня. Пусть же они отвечают Мне и пусть уверуют в Меня, – может быть они пойдут прямо!»

«И сказал ваш Господь: «Зови-

те Меня, Я отвечу вам...».

«...И Закарийу... Вот он воззвал к своему Господу: «Господи, не оставляй меня одиноким, Ты ведь лучший из наследующих». И Мы ответили ему, и даровали ему Яахью, и сделали пригодной для него его жену; поистине, они устремлялись к благим делам и призывали Нас с надеждой и трепетом, и были они пред Нами сказал: «Ду'а – поклонение». Засмиренными!»

«...И Аюба (а.с.), когда он воззвал к своему Господу: «Постигла меня беда, а Ты – Милосерднейший из милосердных!» И Мы ответили ему, и отстранили бывшую у него беду, и даровали ему его семью и подобных им с ними, по Милости от Нас и для напоминания поклоняющимся».

«И того, что с рыбой, когда он ушел в гневе и думал, что Мы не

во мраке: «Нет божества, кроме Тебя, пречист Ты, поистине, я был неправедным!» И Мы ответили ему и спасли его от горести, и так Мы спасаем верующих».

«...И Нухьа (а.с.), когда он воззвал раньше, и Мы ответили ему и спасли его и его семью от великого горя».

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) тем он прочитал слова Всевышнего: «И сказал ваш Господь: «Зовите Меня, Я отвечу вам; поистине, которые превозносятся над поклонением Мне – войдут они в геенну на вечное пребывание!»

От Абу Хурайры (р.а.) сообщается, что Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Кто хочет, чтобы Аллаһ (с.т.) отвечал ему во время несчастий и скорби, пусть много призывает справимся с ним. И воззвал он Его при благополучии».

«Соседа спедует уважать в той же степени, как и родную мать». Хадис

отраду в молитве – истинный мусульмании». Хадис

# ЧТО ДЭЛАТЬ ЧЭЛОВЭКУ, У КОТОРОГО BO BDOMA КОЛЛОКТИВНОГО HAMASA шилось омовениср

Омовение является одним из условий действительности намаза, вне зависимости от того, является этот намаз обязательным или желательным, совершается он индивидуально или коллективно. Следовательно, если нарушается омовение, намаз становится недействительным, и человек должен немедленно прекратить намаз. То есть продолжать намаз без омовения не дозволяется.

Однако если у человека нарушается омовение, когда он делает намаз в присутствии людей или во время совершения коллективного намаза, по этому поводу имеются некоторые отдельные рекомендации.

От матери правоверных Аиши (р.а.) передаётся, что Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Если у кого-то из вас испортилось омовение во время намаза, пусть возьмётся за свой нос и затем выйдет из намаза». (Абу Давуд, 1114)

В этом хадисе имеются рекомендации от Пророка (с.т.а.в.) человеку, у которого испортилось

омовение во время совершения намаза. То есть Пророк (с.т.а.в.) повелел такому человеку выйти из намаза, зажимая пальцами свой нос. Учёные посчитали, что в таком случае желательно взяться за нос левой рукой, чтобы присутствующие люди подумали, что у человека пошла носом кровь, ибо это является одним из адабов намаза. Все это делается для того, чтобы ему не было стыдно перед людьми.

Аль-Хатыб Аш-Ширбини об этом пишет следующее: «Человеку, у которого нарушилось омовение во время совершения намаза, желательно взяться за свой нос, а потом выйти из намаза. Тем самым он даёт понять присутствующим, что у него из носа пошла кровь, и скрывает свой поступок. Так же следует поступать, если он ждет начала намаза, особенно, когда приблизилось время икъамата или уже делают икъамат». («Мугъни аль-Мухтадж»; «Аль-Икна' фи хилли альфази Абу Шуджа'»)

Если же во время коллективного намаза испортилось омовение у имама, то он также должен прекратить намаз, зажимая пальцами нос. В таком случае имам может вывести кого-либо из маъмумов и поставить вместо себя на место имама, или сами маъмумы могут выдвинуть человека в качестве имама. В таком случае джамаат заканчивает намаз коллективно. Однако человек, которого выводят вперед в качестве имама, должен соответствовать условиям, которые предъявляются к имаму.

Если имам, у которого испортилось омовение, никого не поставил вместо себя и маъмумы не выдвинули человека в качестве имама, тогда маъмумы продолжают совершение намаза индивидуально и его возмещение не потребуется.

Если же джамаат состоит только из имама и одного маъмума, то если у имама испортится омовение, этот человек (маъмум) продолжает самостоятельное совершение намаза.

# ИСЛАМСКИЙ ЕЖЕМЕСЯЧНИК

### Учредитель:

Шейх Исрафилов Сиражуддин-Хаджи аль-Хурики Хан-Мухьаммадович Журналистский коллектив редакции

### Председатель редакционного совета

Имам Джума-мечети г. Дербент Устаз Саидов Исамудин-Хаджи Эфлединович

Директор религиозной организации "Бабуль Абваб"

Саидов Ариф-Хаджи Эфлединович

#### Редактор

Махмудов Тимур-Хаджи Керимович

# Заместитель редактора

Муфараджев Муслим Муфараджевич

### Корректор

Раджабова Зумруд-Хаджа Нурмухьамадовна

Адрес редакции: РД, г. Дербент, ул. Гагарина, 42

Тел.: 89882680031, 89882694767 e-mail: islamvud@yandex.ru сайт: www.babulabvab.ru Газета отпечатана в ООО «Дом печати», 367008 г. Махачкала, пр. Акушинског 20 а. тираж 999

«Будь в этом мире, будто ты чужеземец или путник. Будь одним из обитателей могил».

Передано, что Адам (мир ему) завещал своему сыну Шису (мир ему) пять вещей и повелел печто делать, когда был у дерева: съесть ли или не есть его плод. Я не вернулся, съел плод, и меня постигло сожаление.

Пятое: спрашивайте совета в делах. Если бы я посоветовался с тебе. Поистине если ты связал свое сердце богатством, то ты лишил его (сердце) от права Аллаћа (с.т.) Всевышнего на него. И в тебя войдет боязнь бедности и ты подчинишься шайтану».



редать это завещание его детям. Адам (мир ему) сказал Шису (мир ему):

«Скажи своим детям: не любите этот мир, ибо я полюбил Рай, Аллаh (с.т.) не был доволен мной и изгнал меня из Рая.

Второе, скажи им: не совершайте деяния в соответствии с желаниями нафса своих жен, ибо, поистине, я совершил деяние по желанию своей жены, съел запретный плод дерева, и меня постигло сожаление.

Третье, скажи своим детям: обдумывайте конец каждого дела, ибо, если бы я обдумал конец своего дела, я бы не дошел до того, что настигло меня.

Четвертое: каждый раз, когда сердце ваше не будет знать, что делать в какой-то ситуации, удержитесь от этого, ибо я не знал, ангелами, тогда бы я не дошел до того, что настигло меня».

Поистине, Шакъикъ Бальхи (р.а.) сказал: «Из четырех тысяч хадисов я выбрал четыреста хадисов, из четырехсот хадисов - сорок хадисов, а из сорока хадисов – четыре хадиса, и первым хадисом из четырех является следующий хадис:

«Не связывай свое сердце с женой, ибо жена сегодня твоя, а завтра будет у другого. Если ты подчинишься ей, то она введет тебя в ад».

Второй хадис: «Не связывай свое сердце богатством, ибо богатство сегодня твое, а завтра будет другого. Не принуждай свой нафс к богатству другого. Поистине, благополучие (счастье) принадлежит другому, а тяжесть

**Третий хадис:** «Оставь то, что связано в твоей груди, ибо сердце верующего на уровне свидетеля, который колеблется перед сомнительным и убегает от запрещенного и живет у разрешенного».

**Четвертый хадис:** «Не делай ничего, пока не овладеешь отве-

Муджанид передал от 'Абдуллы бин 'Умара: «Поистине, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) сказал: «Будь в этом мире (таким), будто ты чужеземец или путник. Будь одним из обитателей могил». Муджаһид сказал, что 'Абдулла бин 'Умар часто говорил: «Если ты дожил до вечера, не жди, (что дожил до утра, то не жди, (что доживёшь и) до вечера, и бери у своего здоровья (то, что пригодится) для твоей болезни, а у своей жизни – (то, что пригодится) для твоей смерти».

То есть совершай благие дела, пока ты жив и здоров, и используй для этого все возможности с учётом неизбежности наступления такого момента, когда эти возможности будут исчерпаны.

Из книги «Танбихуль гъафи-

# PY3HAMA

| месяц | число | утренний | обеденный | послеобед. | вечерний     | ночной |
|-------|-------|----------|-----------|------------|--------------|--------|
| Φ     | 1     | 5:58     | 12:31     | 14:51      | 17:07        | 18:53  |
| E     | 5     | 5:54     | 12:31     | 14:55      | 17:12        | 18:58  |
| В     | 10    | 5:49     | 12:31     | 15:00      | 17:20        | 19:06  |
| P     | 15    | 5:43     | 12:30     | 15:07      | <b>17:26</b> | 19:12  |
| A     | 20    | 5:36     | 12:30     | 15:14      | 17:32        | 19:18  |
| Л     | 25    | 5:29     | 12:30     | 15:21      | 17:38        | 19:24  |
| Ь     | 28    | 5:23     | 12:30     | 15:27      | 17:43        | 19:29  |

# ,ط الاذان الوقت доживешь и) до утра, а если ты Условия азана — это время намаза

| месяц            | число | утренний | обеденный | послеобед. | вечерний | ночной |
|------------------|-------|----------|-----------|------------|----------|--------|
|                  | 1     | 5:22     | 12:30     | 15:28      | 17:45    | 19:31  |
| M<br>A<br>P<br>T | 5     | 5:17     | 12:30     | 15:32      | 17:50    | 19:36  |
|                  | 10    | 5:09     | 12:30     | 15:35      | 17:56    | 19:42  |
|                  | 15    | 5:01     | 12:30     | 15:39      | 18:02    | 19:48  |
|                  | 20    | 4:52     | 12:29     | 15:43      | 18:09    | 19:54  |
|                  | 25    | 4:43     | 12:24     | 15:47      | 18:15    | 20:00  |
|                  | 30    | 4:31     | 12:20     | 15:53      | 18:22    | 20:07  |

«Если бы не было потустороннего мира, то остались бы без воздаяния добрые дела, неоценённые в этом мире, и дурные дела – без наказания. А это было бы несправедливо и вредно».