

№ 1 (178) сентябрь 2020 г.

Сафар 1442 г.

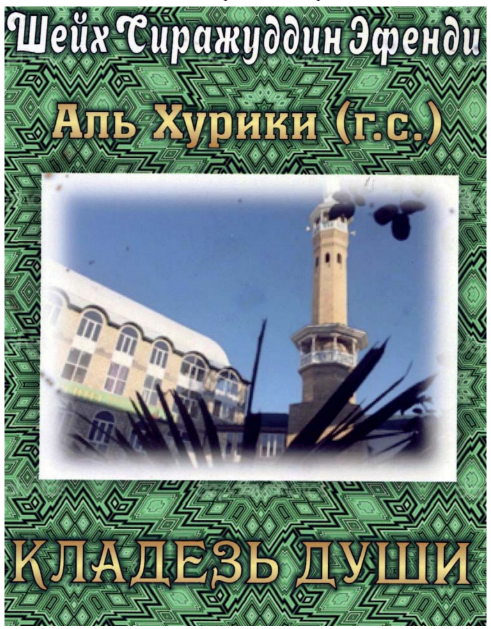
(Начало в 177 номере.)

#### о нищих И ПОПРОШАЙКАХ

3. Если имущий и обладаявление. Это умаляет достоинство человека. Нет ничего позор- тает на пропитание своей семьи,

ладонью вниз, выше человека, который протягивает руку ладонью вверх, ибо первый даёт милостыню, а второй берёт ее.

5. Чем крутиться среди люющий телесным и духовным дей, собирая милостыню, лучше здоровьем человек будет попро- пойти в лес с верёвкой и принешайничать – это непристойное сти оттуда на своей спине дрова. Если, продавая дрова, он зарабо-



ного в том, что больной и очень бедно живущий человек просит милостыню. А если человек не беден, но для наращивания своего имущества будет просить милостыню и заниматься попрошайничеством, в Судный День у такого человека на лице будут черные раны, и он будет гореть в Аду среди черных камней.

Человек, протягивающий другому человеку свою руку Всевышний Аллаһ (с.т.) тоже поможет ему. Кто зарабатывает таким путём средства, Аллаһ (с.т.) будет держать выше того, кто ходит среди людей с протянутой ладонью вверх рукой.

Составитель книги и обработчик языка: Гаджимагомед Гад-

Консультант: Устаз Исамудин-Хаджи Саидов

# Рай Господа миров» Жизнеописани Имама аль-Газали

А'узубиллаһи тъани рраджим. Бисмиллаћи Имам Газали (р.а.). ррахьмани ррахьим. Альхьамдулиллаһи Рабиль 'аламин. Ассалату вассаламу 'аля Сайидина, ва Хьабибина, ва Санадана, ва Мавляна Мухьаммадин Мухтари ва 'аля алини васахьбини аджма'ин. Амма баъду. Ассаламу 'алайкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракату.

Уважаемые братья и сестры! Прежде всего, просим Аллаћа (с.т.) Всевышнего, чтобы он мубарак сделал пятничную ночь и пятничный день. Пусть Всевышний простит нам грехи, простит за все то плохое, которое мы совершили, простит за все то, которое мы совершили противоречащее религии Аллаһа (с.т.) Всевышнего, дороге Пророка (с.т.а.в.), пути имамов мазхабов и дороге тарикъата. Амин!

Мы просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он простил всех тех, которые ушли от нас, чтобы Он проявил милость и милосердие к нашим покойным. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний сделает их могилы райскими садами. Амин!

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний награды за наши благие деяния даст нам и доведет до нас в этом мире и в ахирате. Амин!

Уважаемые братья и сестры! Мы продолжаем знакомить вас с книгой Имама Абу Хьамида аль-Газали (р.а.) «Минхадж аль-Абидин» «Путь праведных в Рай Господа миров».

В этой книге пишется:

Кто такой Шейх? В языковом значении - тот, кто преодолел 40 лет жизни, такого человека называют Шейхом, а в религии Шейх – наставник, тот, кто наставляет на истинную и пра-

минашшай- вильную дорогу. Таким являлся

Из всех ученых, которые жили во времена Имама Газали (р.а.), он являлся самым великим ученым. Учёные сказали, что Имам Газали (р.а.) являлся Муджаддидом 5-го столетия по хиджре.

Кто такой Муджаддид? Пророк (с.т.а.в.) в хадисе сказал: «Всевышний посылает, определяет для уммата в каждое столетие одного человека, он может быть один, может и больше, который обновляет религию, который объясняет и разъясняет уммату дорогу Пророка (с.т.а.в.), отделяет сунну от нововведений, которые могут ввести люди среди уммата».

Обновлять – это не означает, что он вводит что-то новое, нет, наоборот, он избавляет религию от нововведений, совершенствует науку, правильно распространяет науку среди мусульман, всесторонне помогает тем, кто занимается наукой, он является тем, кто борется с тем, что не является из религии, он убирает и уничтожает это.

Учёные сказали: «Муджаддид – человек, который появляется в 100 лет один раз, он бывает учёным, знания его бывают внешними, явными, по книгам, так же и скрытыми, связанные с Пророком (с.т.а.в.)».

Таким человеком после Пророка (с.т.а.в.), в первом столетии, был Умар ибну Абдулазиз (р.а.). Он первый Муджаддид первого столетия. Муджаддид второго столетия – Имам Шафии (р.а.), по мазхабу которого мы идём. Муджаддидами третьего столетия были Имам Ашари

(Продолжение на 2 стр.)

Кому не дорог Ислам, кто не ценит себя и кому безразлична Вечность, просим не брать газету в руки, так как в ней имеются переводы священных писаний, ибо небрежное и неакжуранное отношение к изланию приведёт Вас к греху! Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Обладая добрым нравом, обретешь счастье на этом и на том свете»

(Начало на 1 стр.)

(р.а.) и Ибну Саридж (р.а.). Муджаддидами четвёртого столетия были Аль Исфирайини, Ахьсауль Уки и Аль Букъаляни (р.а.). Муджаддидом может быть один человек и более. Муджаддидом пятого столетия был хьуджатуль Ислам Имам Газали (р.а.).

Джалалутдин Суюти (р.а.) в своём назме про Имама Газали (р.а.) сказал следующее: «Учёный всех учёных пятого столетия – Имам Газали (р.а.)». А кто религии – это тот, кто полнобудет считать иначе, тот в заблу-

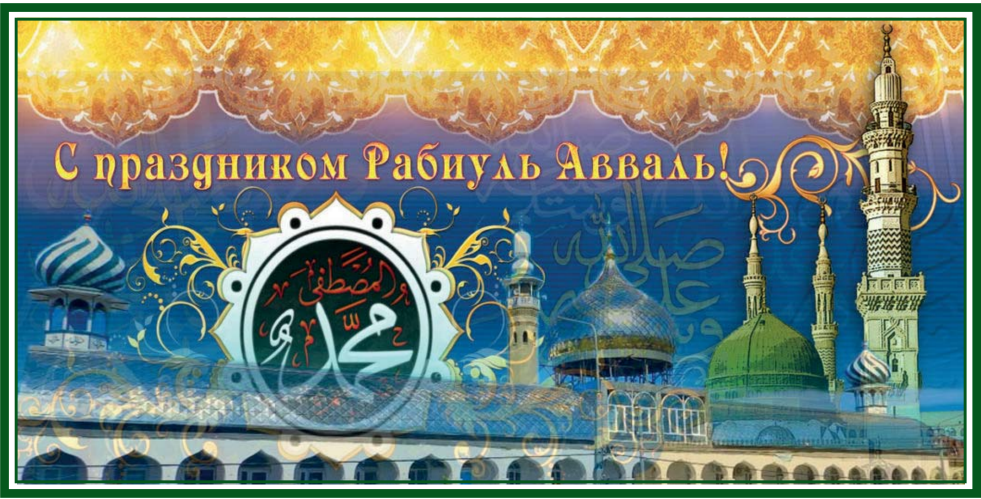
есть имамы, три мазхаба следуют имаму Ашари, а Абу Ханифа мазхаб Матъуриди. По науке акъиды вероубеждения мы следуем за ними. Поэтому, Газали (р.а.) тоже назвали Имамом Газали (р.а.), потому что он тот, за кем в своё время, когда он жил, следовали мусульмане и выше него по знаниям в это время не было другого человека.

Кто такой заһид? В языковом значении - это отшельник, а в стью освободил своё сердце от

пока сам Имам Газали (р.а.) не стал тем, который оставил этот мир, убрав из сердца дюнья, не стал тем, кто посвятил себя полностью Всевышнему. Слова Ахьмада (р.а.) вошли в его сердце и стали причиной того, что Имам Газали (р.а.) оставляет все, избавляется от всего и пешком отправляется в Хадж. Он гие труды, он обязывает себя и совершает Хадж, по возвращению останавливается в Шаме и остаётся там на 10 лет. В Шаме посвятить дороге Всевышнего. он постоянно находился с учё- Он строит медресе, начинает

Здесь он имеет ввиду, что он призывал на те дела, которые могли помочь человеку в ахирате, спасти его от наказания Всевышнего, а также, чтобы внутри появились гнев, ненависть и отвращение ко всему мирскому.

> После 10 летнего нахождения в Шаме, Имам Газали (р.а.) возвращается обратно к себе на родину Хорасан. Написав мноставит условие, чтобы всю свою оставшуюся жизнь полностью



ждении.

Дальше «Муджаддид в столетии может быть один и больше, т.е. два человека, три человека. Допустим, Ибну Саридж (р.а.) был Муджаддидом третьего сто-(р.а.) Муджаддидом по усулю, а Нисаи (р.а.) Муджаддидом по (с.т.) Всевышний в каждое столетие не оставляет уммат Пророка (с.т.а.в.) без учёного, на которого смотрит весь мир и весь уммат.

подражает его делам, поступимамом называют того, за кем следуют в религии. Основателя мазхаба Шафии называют Имамом Шафии (р.а.) из-за того, следуют за ним. По акъиде у нас пользу...».

мирского и из этого мира берёт учёные говорят: только халал, живет халалом, халал тоже берет столько, сколько ему, его семье необходимо. Заһид – тот, кто живет, посвятив себя, свою жизнь полностью Всевышнему, а не тот, кто ухолетия по фикху, Имам Ашари дит куда-то от людей. Заһид живет среди людей, в обществе и приносит пользу уммату. Имам хадисам. Дело в том, что Аллаһ Газали (р.а.) тоже являлся заһидом. Причиной его заһидства является один случай, который с ним произошел.

Однажды, во время наставления Имама Газали (р.а.) уче-Кто такой имам? Это тот, за никам, пришёл его брат Ахьмад кем следуют мусульмане, кому (р.а.), он тоже являлся учёным и подчиняются в намазе, кто на- очень глубоко верующим, богоходится впереди, т.е. имамом боязненным человеком. Ахьмад называют человека, за которым (р.а.) стихами начал говорить следуют, кому подражают, в Имаму Газали (р.а.): «Ты сидишь языковом значении – это, ког- и делаешь прекрасное наставледа кому-то кто-то нравится и ние тем, кто находится в состоянии сна, этим наставлением ты кам, словам и т.д. А в религии их утомляешь, твоё наставление не доходит до их сердец, потому что ты оставил старания на пути Всевышнего, ты занят красивыми словами, которые не доходят что мусульмане в своём мазхабе до их сердец, ты считаешь себя следуют за ним, основателя маз- наставляющим, но сам ещё не хаба Ханифа называют Имамом наставился, ты делаешь настав-Абу Ханифа (р.а.) из-за того, ление, но не прислушиваешьчто мусульмане в своём мазхабе ся и сам от этого не получаешь

ными и святыми людьми, посещал разные зияраты, и там же он начинает писать свои книги, такие как «Ихья улюмиддин», – это один самых больших его трудов, короткие книги «Мухтасар», «Аюхаль валяд» («Наставление своему сыну, наставление ученикам, тем кто в религии»), эти книги очень короткие и очень полезные. Кто прочтёт их один раз, тот сразу поймёт, какого высоко уровня был Имам Газали (р.а.) и насколько глубокие его книги, хотя они очень малень-

Имам Газали (р.а.) писал очень много, столько, сколько написал он, не написал ни один из ученых, точное количество не знает никто.

Имам Газали (р.а.), находясь в Шаме, в первую очередь боролся со своим нафсом, работал над своим нравом, освобождался от всего того, что не должно было быть в верующем человеке, улучшал свои качества, занимался над качествами самооценки, работал над тем, чтобы быть похожим на салих рабов, работал над тем, чтобы убрать свои мечты и фантазии, связанные с этим миром. Он своё время полностью отдавал наставлениям людей на дорогу Всевышнего,

обучать людей науке, также, он строит суфийскую ханаку суфийский шейхов (место где принимают, кормят, наставляют и помогают людям), на Турецком языке называется дергах. Где бы не проводили хатму Корана, Имам Газали (р.а.) обязательно принимал участие в них, посещал это место, выделив для этого время. Почему он так поступал? Потому что, во время хатму Корана, Аллаһ (с.т.) Всевышний отправляет 400 000 тыс. ангелов на такой маджлис и принимает дуа. Из-за этого, насколько бы он не был занят, он находил время для посещения маджлиса хатму Корана.

Кто такой Са'ид, счастливый человек? Это тот человек, кого Всевышний определил счастливым. Аллаһ (с.т.) Всевышний, когда создал души людей, показал себя душам и определил, кто будет счастливым, а кто будет несчастным. Когда ребёнок находится в утробе матери, приходят ангелы и пишут, каким он будет, счастливым или несчастным в своей жизни. Имам Газали (р.а.) являлся из числа счастливых людей.

Кто такой Аль-Муваффакъ? Это тот, кто постоянно получает (Окончание на 3 стр.)

## Из наставлений Шейха Исамудина Эфенди (кь.с.)

(Начало на 2 стр.)

помощь от Всевышнего.

Каждый Мусульманин постоянно должен благодарить и восхвалять Всевышнего за то, что Он сделал его из числа мусульман, за то, что Он дал Иман, Ислам, за все блага. Почему? Потому что, если не будет помощи от Аллаһа (с.т.) Всевышнего, человек не сможет ни служить Всевышнему, ни уберечься от грехов. Поэтому, нужно постоянно и многократно произносить слова

прос в религии не возникал в то время, должны были обратиться к Имаму Газали (р.а.), чтобы найти ответ.

Он тот, кто охватил и собрал разные формы религии и поставил одну дорогу.

Кто такой Зайнуддин? Это украшение религии, красота религии. Имам Газали (р.а.) являлся таким. Чем он украсил религию? Своими сочинениями, книгами, делами и поступками. Зайнуддин — прозвище Имама

в городе Туси, в понедельник утром на 14 день месяца джумадуль ахир, в 505 году по хиджре. Он прожил 55 лет, немного, но столько всего он сделал и столько всего написал.

Имам Газали (р.а.) сказал: «Не будет науки у мусульманина, если он не будет писать науку».

Его брат Ахьмад (р.а.), который стал причиной заһидства Имама Газали (р.а.) рассказывает: «Когда наступила ночь по-

ворит: «Имама Газали (р.а.) похоронили в местности Табран. Во время похорон люди увидели очень много караматов. Как невозможно сосчитать все разные виды религии, так же и невозможно сосчитать те караматы, которые Всевышний дал Имаму Газали».

У Имама Газали (р.а.) не было сыновей, после себя он оставил только дочерей и ничего у него не было из этого мира: ни богатств, ни домов, никакого



«Ля хьавля ва ля къуввата илля билляһиль 'алиюль 'азъим». Мы не сможем служить Всевышнему, если Он не будет помогать нам, поэтому мы постоянно должны просить Всевышнего и говорить: «О Всевышний, чтобы служить Тебе, дай нам помощь». Так и Пророк (с.т.а.в.) просил. У нас нет силы уберечь себя от грехов, если Всевышний не убережёт, то мы должны просить, чтобы Всевышний уберёг нас от грехов.

Имам Газали (р.а.) был тем человеком, которому Всевышний дал товфикъ для службы, науки, чтобы быть на пути Всевышнего.

Кто такой Худжатуль Ислам? Слово худжат означает довод, далиль, т.е. довод Ислама, религии. Учёные говорят, это тот человек, который охватил больупускает, оставляет очень мало. Это человек, постоянно занятый на дороге Всевышнего и суннатом Пророка (с.т.а.в.). Имам Газали (р.а.) является таким, он был местом довода. Допустим, мы совершаем Хадж в Каабу, она является местом для Хаджа, и все мусульмане направляются туда, кто не отправится туда, у того Хадж не получается. Хотя бы один раз в жизни человек должен совершить Хадж, посетив именно это место. Так же и Имам Газали (р.а.) являлся местом научного центра религии своего времени. Какой бы воГазали (р.а.), так его называли люди, учёные, мусульмане, за его вклад в религию.

Кто такой Шарафуль уммати? Это почёт и достоинство уммата. Это тоже одно из прозвищ Имама Газали (р.а.), т.е. он один из почтенных людей уммата. Само значение слова шарафа – величие, высокое место.

Кто такой уммат? Так называют того, вокруг которого собирается джамаат по делам религии. Нет разницы в том, собирают их принуждённо, т.е. правители, старшие, или они собираются сами по себе, как мы сегодня здесь собрались, свободно, по своему желанию. Таким являлся Имам Газали (р.а.). А в языковом значении уммат — община, к примеру, уммат Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.).

человек, который охватил большую часть сунны и из сунны он упускает, оставляет очень мало. Это человек, постоянно занятый на дороге Всевышнего и суннатом Пророка (с.т.а.в.). Имам Газали (р.а.) является таким, он был местом довода. Допустим, мы совершаем Хадж в Каабу,

Имя Имама Газали — Мухьаммад, его отца тоже звали Мухьаммадом, отца его отца тоже звали Мухьаммадом. Из всех имён самое любимое имя для Всевышнего — это имя Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.).

Родился Имам Газали (р.а.) в городе Туси 450 году по хиджре, покинул он этот мир тоже

недельника, под утро мой брат встал, совершил омовение, после совершил намаз и сказал: «Принесите мне саван». Когда принесли ему саван, он взял его и поцеловал, представил к глазам, т.е. коснулся саваном глаз и сказал: «Я покоряюсь и подчиняюсь воле Всевышнего, чтобы отправится к своему хозяину». Потом он вытянул свои ноги, повернулся в сторону Каабы и в таком состоянии покинул этот бренный мир. Это было время после утреннего намаза, когда все небо наполнилось светом и уже свет начинал падать на зем-

Если бы он не был великим человеком, Всевышний не дал бы ему такую смерть. Обратите внимание, он встал, совершил омовение, после чего совершил утренний намаз, попросил саван, сам завернулся в саван, лёг повернувшись в сторону Каабы и покинул этот мир.

В этой книге говорится, что тот, кто против Имама Газали (р.а.) скажет что-нибудь, к примеру, как сегодня появились говорящие против Имама Газали (р.а.), тот говорит или из-за зависти, или он зиндикъ (это тот, кто яростно отрицает Всевышнего. Говорится, что зиндикъ хуже, чем сто кафиров), или он тот, кто заблудился на пути Всевышнего. Именно такие и говорят сегодня, те, у кого в сердце сомнения на счёт Всевышнего.

Фахрудин ибн Асаки (р.а.) го-

наследства, чтобы можно было разделить между детьми. Так он провёл свою жизнь, ничего не имея из этого мира, кроме еды, одежды и дома, где он жил.

Один из Имамов Исмауль Хьакими (р.а.), после смерти Имама Газали (р.а.), так как он был очень близким к нему человеком, сказал: «Я удивляюсь тому, как я терплю смерть Имама Газали (р.а.), тогда как при жизни я не мог терпеть ни один час, не видя его, во время его отсутствия, этот мир для меня становился тяжёлым».

Этим он указывает на огромную потерю для уммата, когда Имам Газали (р.а.) покинул этот мир.

Пусть Всевышний от его бараката, знаний, заhира и батъина, даст и нам, чтобы мы получили пользу от этой книги, которую мы дальше будем читать. Амин!

Пусть Всевышний всем тем, которые были до нас, ушли от нас, посвятив свою жизнь дороге Всевышнего, даст высшую ступень в Раю, и чтобы из-за уважения к ним, Всевышний простил, укрепил и усилил нас.

Пусть Всевышний в Судный День не оставит нас без заступничества Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Амин! Пусть Всевышний введёт нас в Рай. Амин! Я Раббаль 'алямин!

Баракаллаh. Ассаламу алейкум ва рахьматуллаhи та ала ва баракатуh.



«Аллаһумма салли ва саллим ва барик 'ала Саййидина Мухьаммадиниль фатихьи лима угъликьа валь хатими лима сабакьа насириль хьакькьи биль хьакькьи валь hади иля <u>с</u>иратъикаль мустакьим ва 'аля алини ва асхьабини хакькьа кьадрини ва микьдариниль 'азъим».

этот салават один раз в жизни, не войдет в Ад. Некоторые говорят, что однократное его чтение приравнивается к 10 тысячам, другие говорят, что к 60 тысячам [салаватов]. Так сказано в книге «Афзалу **ссалават»** (стр. 142).

#### Ценности Чтения Салавата на Посланника Аллаһа Мухьаммада (с.т.а.в.)

Алляма (великий исламский ученый 'алим) Сахави (р.а.) передал: «Среди благословений, получаемых от чтения салавата на Посланника Аллаha Мухьаммада (с.т.а.в.) следующие»:

- 1. Аллаһ (с.т.) посылает Ми- дей; лость читающему;
- 2. Ангелы будут просить у Аллаћа (с.т.) благословения для этого человека;
- 3. Посылание приветствия читающему;
- 4. Прощение грехов читающему; 5. Чтение салавата привносит
- праведность в поступки;
- 6. Повышение степени святости (даража);
  - 7. Прощение ошибок;
- 8. Саваб (награда), за мый для читающего равен 1 кирату;
- 9. Взвешивание хороших дел будет по огромной шкале;
- 10. Чтение салавата само по себе становится достаточным для всех нужд читающего в дунья и в ахирате;
- 11. Чтение салаватов стирает грехи и дает саваб больше, чем за освобождение рабов;
  - 12. Защищает от опасностей;
- будет свидетелем в Судный День для этого человека;
- 14. Заступничество Посланника Аллаhа (с.т.а.в.) станет ваджибом;
  - 15. Читающий будет в тени от дрых людей.

- аль-Арша в Судный День;
- 16. Добрые дела будут перевешивать плохие;
- 17. Принесет удачу у хавз-кавсар в Ахирате;
- 18. Читающий будет спасен от жажды в Судный День;
  - 19. Спасение от огня Ада;
- 20. Даст возможность легко Сказано, что тот, кто прочтет перейти Сырат (мост в Ахырате, который будет тоньше волоса и острее лезвия);
  - 21. Читающий увидит свое место в Раю еще при жизни;
  - 22. Даст саваб ходившего в Жихад много раз;
  - 23. Даст благословение на то, чем читающий владеет;
  - 24. Даст такой баракат, благодаря которому 100 и более желаний читающего исполнятся;
  - 25. Чтение салавата будет для читающего очищением;
  - 26. Это является 'ибадой, очень любимой Аллаһом (с.т.);
  - 27. Это удаляет бедность и желания Дунья (земной жизни);
  - 28. Это украшает собрания лю-
  - 29. Это дает пользу и самому читающему и его детям и внукам, и тем, кто уже умер (исале-саваб – посмертный саваб);
  - 30. Читающий много салаватов будет с самыми близкими Посланника Аллаһа (с.т.а.в.);
  - 31. Благодаря чтению салаватов человек становится ближе Аллаһу (с.т.) и Его Посланнику (с.т.а.в.);
    - 32. Это и свет и оружие;
    - 33. Это дает победу над врагами;
  - 34. Это очищает сердца и удаля-
  - 35. Это вселяет любовь в сердца; 36. Читающий салаваты будет защищен от того, чтобы о нем сплетничали или клеветали;
  - 37. Благодаря чтению салаватов можно увидеть Посланника Аллаһа (с.т.а.в.) во сне;
  - 38. Чтение салавата одно из наиболее благословенных и добродетельных дел;
- 39. Это наиболее полезное как 13. Посланник Аллаћа (с.т.а.в.) из земных так и из религиозных аспектов:
  - 40. Помимо всего прочего, чтение салавата содержит в себе большой баракат, вдохновляющий му-

век сочтет своим долгом делать как можно больше добрых дел и читать салаваты, чтобы обогатить свой духовный мир, свою сокровищницу;

- 41. Благодаря чтению салаватов дела станут чище, мечты и надежды сбудутся и сердце озарится светом;
- 42. В Судный День это даст спасение от ужаса происходящего.

И даже все выше перечисленное не может передать полностью баракат от чтения салаватов!!!

От Абу Хурайра (р.а.) передается, что Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) сказал: «Когда кто-либо читает салават у моей могилы, я слышу его, когда читают салават издалека, то Аллаһ (с.т.) назначает специального ангела, который передает мне этот салават оттуда. И Аллаh (с.т.) наградит читающего исполнением желаний и нужд и в Дунья и в Ахирате. И в Судный День я буду свидетелем и защитником в пользу этого чело-

Абу Хурайра (р.а.) передал слова Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «Когда мусульманин читает салям мне у моей могилы, тогда Аллаһ (с.т.) возвращает душу моему телу, и я отвечаю на это приветствие». (передал Абу Дауд).

В священном Коране, в суре альахзаб, аяте 56 содержится обращение-призыв к тем, которые уверовали, чтобы они читали салават на Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) любимому созданию Аллаһа (с.т.).

### Некоторые из салаватов

«Йа рабби салли ва саллим даимаан абадаан 'аляя хабиибика хайриль-халкьи куллиним».

«Аллаһумма салли 'аля Саййидина Мухьаммадин 'абдика ва расулика ва набиййика ва 'ала алини ва саллим».

«О, Аллаһ, даруй больше величия и почетности Мухьаммаду -Пророку уммы и его семье, и награди их благословением и миром».

Абу Хурайра (р.а.) передал слова Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «Чтение салавата будет для читающего светом на мосту Сырат в Судый День, а кто читает салават 80 раз в пятницу, то грехи этого человека за 80 лет будут прощены (маленькие грехи)».

Другой хадис Посланника Аллаћа (с.т.а.в.) передан в «Дар-кутни»: «Кто читает салават 80 раз по пятницам, то его грехи за 80 лет будут прощены»,- и на вопрос одного из сподвижников, «какой именно салават», Посланник Аллаћа (с.т.а.в.) прочитал этот салават: «Алланумма салли 'аля Мухьаммадин 'абдика ва набийика ва расуулика ннабийииль уммийи».

Абу Хурайра (р.а.) передал слова Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «**Кто** 

Таким образом, мудрый чело- в пятницу продолжает сидеть после намаза 'аср (3-го намаза) и до того, как встать, прочтет 80 раз: «Алланумма салли 'аля Мухьаммадинин Набийиль уммийии ва 'аля алини ва саллиму таслима»,- тот получит большое вознаграждение».

Шейх Абдуль-Хьакь (р.а.) в книге «Таргъиб Ахлис-Садат» передал: «Кто в ночь с четверга на пятницу выполнит после последнего намаза (намаза - чша) 2 рака та нафиль намаза и в каждом рака'те прочтет Аятулькурси 11 раз и суру «аль-Ихлас» 11 раз. И после этого с искренностью прочтет следующий салават 100 (сто) раз. И, ин-ша-Аллаћ, до того как пройдут 3 пятницы, этот человек увидит во сне Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «Аллаһумма салли 'ала Мухьаммадинин Набийииль уммийи ва алићи ва асхабини ва саллим».

«О Аллаћ, даруй больше величия и почетности Мухьаммаду Наби и его семье и его сподвижникам и сохрани его общину».

В следующием методе, указанном шейхом, рекомендуется выполнить 2 рака та, и в каждом из рака тов читать после суры «аль-Фатиха» суру «аль-Ихлас» 25 раз. А после намаза читать следующий салават 1000 (тысячу) раз: «Саллаллаһу 'аланнабийииль уммийи».

И, ин-ша-Аллаһ, Посланник Аллаћа (с.т.а.в.) приснится.

У Табрани в книге «Нузһатуль-Маджалис» Джабир (р.а.) передал слова Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «Кто читает следующий салават утром и вечером, то для этого человека саваб ангелы будут записывать в течение 1000 дней».

'Алляма Сахаави (р.а.) передал в своей книге «Кувлюль-бады» слова Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «**Кто** читает салават для моей "рух" (души) среди других "арваах" (мн. число от "рух"), и для моего тела среди других тел, и для моей могилы среди других могил, тот увидит меня во сне. А кто увидит меня во сне, тот обязательно увидит меня в Судный День. А кто увидит меня в Судный День, за того я заступлюсь (того я стану защищать). И кого я буду защи щать, тот выпьет воды из моего родника, и Аллаһ (с.т.) сохранит его тело от огня Ада».

Абу Дарда (р.а.) передал слова Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «Читай особенно много салаватов по пятницам, так как пятница самый благословенный День. И как только человек произносит салават, это достигает меня сразу

Абу Дарда (р.а.) спросил: «А после твоей смерти?»

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) ответил: «Истинно, Аллаh (с.т.) запретил земле разрушать (портить) тела Пророков (a.c.)».

# Мавлид — День Рождения пророка (с.т.а.в.)

Аллаһ (с.т.) в Коране о Пророке аш-шариф» пишет: «После того, (с.т.а.в.) говорит: «Мы послали тебя как Милость для миров» (21:107), и Пророк (с.т.а.в.) в одном из хадисов сказал: «Я послан как Милость, а не как проклятие» (Ас-Суйюти I, 2583), а в другом хадисе сказал: «Поистине, я Милость и наставление» (Аль-Хаким, 1, 100). Из этого видно, что Пророк (с.т.а.в.) – это великая Милость, а разве может Аллаћ (с.т.) запретить нам радоваться рождению этой великой Милости? В Коране по этому поводу есть такой аят: «Скажи: «Это милость Аллаћа и Его милосердие». Пусть они радуются этому» (10:58). По поводу тафсира этого аята имам ас-Суйюти передает слова Ибн Аббаса: «Дар Аллаһа (с.т.) – это знания, а его Милость – это Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.)». [Ад-дурр аль-мансур; 'Алауд-Дин 'Абидин «Аль-хадият уль-'алаия»].

Также Аллаһ (с.т.) в Коране сказал: «И рассказываем Мы тебе из вестей про Посланников, чтобы укрепить тебе твое сердце» (11:120). Из этого становится ясно, что смысл ниспослания биографии Пророков – это укрепление сердца Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), однако нет сомнения в том, что мы в наше время еще больше нуждаемся в укреплении наших сердец посредством изучения биографии Пророка (с.т.а.в.) и его Сунны.

Что же касается мавлида, то он побуждает нас усерднее благословлять Пророка (с.т.а.в.), как об этом сказано в аяте: «Поистине, Аллаһ (с.т.) и его ангелы благословляют Пророка! О вы, которые уверовали! Читайте на него благословение и приветствуйте саламом» (33:56), а так как Аллаһ (с.т.) требует от нас приветствий в адрес Пророка (с.т.а.в.), то действия, которые способствуют этому, также являются требованием Аллаһа (с.т.).

Аллаһ (с.т.) в Коране приводит аят: «Сказал Иса, сын Марьям: «О Аллаһ (с.т.), Господь наш! Низведи нам трапезу с неба! Это будет праздником для нас от первого до последнего и знамением от Тебя. И даруй нам удел, ведь Ты - лучший из дарующих уделы!» (5:114). Низведение этой трапезы было радостным праздником и знамением Аллаћа (с.т.) для всех людей, поэтому нам еще больше следует радоваться рождению Пророка (с.т.а.в.), который явился Величайшей Милостью для миров, как об этом сказано в Коране: «Мы послали тебя как Милость для миров» (21:107).

Рождение Пророка (с.т.а.в.) – это великий праздник и радость даже для того, кто не уверовал в Пророка (с.т.а.в.). Передается, что Абу Лахаб, услышав радостную весть о рождении Пророка (с.т.а.в.), освободил свою рабыню по имени Сувайба, которая сообщила ему об этом. Именно по этой причине Аллаћ (с.т.) облегчает его наказание каждый понедельник (Аль-Бухари I, 3, 363; ас-Сухайли в «Ар-рауд аль-анф» 5, 192; Аль-Аскьалани «Фатх аль-бари би шарх сахих альбухари»).

Имам чтецов аль-Хафиз Шамсуд-Дин ибн аль-Джазари в своей книге «Араф ат-тариф би мавлид молитву в Байт-Лахм. После молит-

как умер Абу Лахаб, некоторые люди увидели его во сне и спросили: «Как ты?» Он ответил на это: «В Аду, но каждый понедельник мне облегчают наказание за то, что я, услышав о рождении Пророка (с.т.а.в.), освободил свою рабыню Сувайбу, а также за то, что она вскармливала Пророка (с.т.а.в.)». Посмотрите на Абу Лахаба, он неверный, которого порицает Коран, но, несмотря на это, он удостоился блага Пророка (с.т.а.в.) за то, что он обрадовался рождению Пророка. Следовательно, если мусульмане будут радоваться рождению Пророка (с.т.а.в.), то получат за это огромное вознаграждение. По этому поводу аль-Хафиз Шамсуд-Дин Мухаммад ибн Наср-уд-Дин ад-Димашки сказал: «Посмотрите на этого неверного, опороченного в Коране, ведь ему обещано вечное наказание, и оно облегчается каждый понедельник только за то, что он обрадовался рождению Пророка (с.т.а.в.). Каково же должно быть состояние мусульманина, единобожника, который всю свою жизнь радуется рождению Пророка».

Ведь и сам Пророк (с.т.а.в.) особо выделял и возвеличивал этот великий день. В благодарность он постился каждый понедельник, по этому поводу в одном из своих хадисов Пророк (с.т.а.в.) сказал: «В этот день я родился ив этот день мне был ниспослан Коран» (Муслим, 2838; Абу Дауд, 2425; ат-Тирмизи, 749; ан-Нисаи, 2382). Празднование этого дня может проходить по-разному, кто-то постится, кто-то кормит других, кто-то собирается для того, чтобы говорить салаваты или слушать рассказы о нем, что бы мы ни делали, - все говорит о значимости этого праздника.

Сам Пророк (с.т.а.в.) тоже признавал связь дней с какими-либо великими событиями. Примером этого служит день 'Ашура. Когда Пророк (с.т.а.в.) прибыл в Медину и узнал, что иудеи постятся в этот день, то поинтересовался о причине этого. Ему сообщили, что в этот день Аллаһ (с.т.) спас пророка Мусу (а.с.) и утопил его врагов. Узнав это, Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Мы имеем больше прав на Мусу (a.c.)» – и повелел мусульманам поститься в этот день.

Также от Анаса (р.а.) передается, что Пророк (с.т.а.в.) совершил свою акьикьу (Заклание животного в ознаменование рождения ребенка) после начала Пророчества, несмотря на то, что его дед Абдуль-Мутталиб совершил это на седьмой день после его рождения. Как известно, акьикьа второй раз не совершается, однако Пророк (с.т.а.в.) совершил ее из благодарности Аллаһу (с.т.) (Ас-Суйюти II, 1, 292.).

Также известно, что Пророк (с.т.а.в.) особо выделял пятницу, говоря, что в этот день родился Пророк Адам (а.с.). Исходя из этого, день рождения Пророка (с.т.а.в.) заслуживает еще большего внимания. В Исламе выделяются не только даты, но иногда даже и места. Например, ангел Жабраил (а.с.) повелел Пророку (с.т.а.в.) совершить

ты, в каком месте совершил молитву?» Когда Пророк (с.т.а.в.) ответил: «Нет», Жабраил (а.с.) сказал: «Ты совершил молитву там, где родился Иса (а.с.)». (Аль-Байхаки II, 2, 356).

Мавлид – это такое событие, празднование которого признали мусульманские ученые всех стран. Более того, его необходимо праздновать, так как в одном из хадисов Пророка (с.т.а.в.), переданном Ибн Мас'удом, сказано: «То, что мусульмане признают добром, является добром перед Аллаһом (с.т.), а что мусульмане признают злом, то является злом и перед Аллаhом (с.т.)».

Изучение качеств и чудес Пророка (с.т.а.в.) усиливает веру мусульман и их любовь к Пророку, что говорит о необходимости праздновать его рождение. Ведь те деяния, которые усиливают веру, обязательны.

Празднование дня рождения Пророка (с.т.а.в.) является возрождением памяти о нем и нисколько не противоречит Исламу. Ведь многие действия хаджа по своей сути также являются возрождением памяти о некоторых великих событиях и людях в истории Ислама. Все эти действия: и бег между холмами Сафа и Марва, и жертвоприношение, и бросание камней – все это связано с великими событиями в нашей истории, и мусульманин, совершая хадж, возрождает их в па-

#### Высказывания ученых о праздновании Мавлида по случаю рождения Пророка (с.т.а.в.)

Ибн Хаджар аль-Хайтами сказал: «Неоспоримым фактом является то, что одобряемое нововведение (бида хасана) желательно (мандуб), также и празднование мавлида с присутствием большого числа людей относится к одобряемым нововведениям (бида хасана)».

Учитель имама ан-Навави шейх Абу Шама сказал: «Как прекрасно это нововведение (бида хасана), которое появилось в наше время. Каждый год в день рождения Пророка (с.т.а.в.) мусульмане дают подаяние, совершают праведные деяния и радуются. Это не только благодеяние в отношении нуждающихся – это проявление любви к Пророку (с.т.а.в.), это благодарность Аллаһу (с.т.) за то, что Он ниспослал Пророка (с.т.а.в.), как Милость для ми-

Ас-Сахави сказал: «В первые три века Ислама никто из салафов не совершал этого, этот праздник появился позже. В этот день му сульмане во всех концах исламского мира раздают подаяния, читают мавлид, и именно поэтому на них простирается благо» ['Али ибн Бурхануд-Дин аль-Халаби «Ас-сира аль халабия»; Файруз Абади «Ассалату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; Мустафа Исмаиль аль-Мадани «Ан-нусрат ун-набавия лишшейх 'ала хашим шарх ар-рая Лиль-фариси»; Зияуддин аль-Макдаси «Аль-хикаят аль-мансура»]).

Ибн Жавзи сказал: «Одна из особенностей этого праздника - умиротворенность, радость и достижение цели» [там же].

Ас-Суйюти сказал: «Этот празд-

вы он спросил у него: «Знаешь ли ник относится к бида хасана, и празднующий его получает вознаграждение, так как возвеличивает Пророка (с.т.а.в.) и радуется его рождению» [Жалалуд-Дин ас-Суйюти «Аль-хави лиль-фатава»; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»;]. Также он сказал: «Нам желательно радоваться и благодарить Аллаha (с.т.) в день рождения Пророка (с.т.а.в.), а также собираться вместе, кормить нуждающихся и совершать другие деяния, приближающие нас к Аллаһу» [Жалалуд-Дин ас-Суйюти «Аль-хави лиль-фатава»; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; Ар-рух]. Он же сказал: «Везде, где читается мавлид, присутствуют ангелы, а также милость и довольство Аллаћа (с.т.) нисходит на этих людей» [Васаил ли шарх аль-масаил].

> Ибн аль-Хадж сказал: «В понедельник двенадцатого Рабиуль авваль нам всем следует совершать больше богослужений в благодарность за то, что Аллаһ (с.т.) дал нам такое благо – Пророка (с.т.а.в.)» [Аль-мадхал ила ат-тасаввуф; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»].

> Шейх Ахмад Зайни Дахлян сказал: «Одно из проявлений возвеличивания Пророка (с.т.а.в.) – чтение мавлидов и радость в ту ночь, когда

> Аль-Хафиз аль-Ираки сказал: «Проведение праздников, пиров, кормление нуждающихся считается одобряемым и желательным (мустахаб) в любое время. К таким же желательным действиям относится и проявление радости по случаю рождения Пророка (с.т.а.в.). То, что это относится к нововведениям, еще не говорит о том, что оно запрещается, ведь сколько нововведений имеют статус одобряемого (мустахаб) и даже настоятельно рекомендуемого (ваджиб)».

> Шейх-уль-ислам Ибн Хаджар аль-Аскаляни сказал: «В основе мавлида Пророка (с.т.а.в.) – нововведение, так как в первые три века Ислама салафы не праздновали его. Однако этот праздник вбирает в себя столь много позитивного, что мы относим его к одобряемому нововведению (бида хасана). И я нашел достоверное доказательство дозволенности этого праздника. Когда Пророк (с.т.а.в.) прибыл в Медину, то увидел, что иудеи постятся в день Ашура и, узнав, что причина этого – благодарность за спасение Мусы (а.с.) от его врагов, повелел мусульманам также поститься этот день. Благодарить Аллаһа (с.т.) можно по-разному: совершать молитвы, земные поклоны, пост, читать Коран, давать садакьа. И разве может быть для нас благо большее, чем послание Пророка (с.т.а.в.), именно поэтому мы должны в этот день проявлять свою благодарность Аллаһу (с.т.) за эту Милость. Нам следует читать Коран, петь назмы, прославляющие Пророка (с.т.а.в.), тем самым мы будем усиливать свою Веру. Что же касается таких проявлений, как пустословие или какие-либо запретные действия, то от них необходимо воздержаться,

(Окончание на 6 стр.)

«Поклонение состоит из следования велениям и избегания запретов». Хусейн (р.а.)

# Мавлид — День Рождения Пророка (с.т.а.в.)

(Начало на 5 стр.)

так как они противоречат сути этого праздника» [Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; Ар-рух].

Ибн Абидин сказал: «Знай, что одно из одобряемых нововведений – празднование дня рождения Пророка (с.т.а.в.)». Также он сказал: «В этот день желательно собираться, для того чтобы знакомиться с биографией и чудесами Пророка (с.т.а.в.), так как это одно из наиболее верных средств приближения к Аллаһу (с.т.)».

Шейх Хуснайн Мухьаммад Ма-

хлюф, шейх Аль-Азхара, сказал: «В этот вечер, а также в другие вечера этого лучезарного месяца следует вспоминать Аллаһа (с.т.) и благодарить его за эту Милость. А это подразумевает соблюдение адабов, покорность Аллаһу (с.т.), отдаление от запретного, нежелательного и нововведений. Также к числу проявлений благодарности относится помощь нуждающимся. Несмотря на то что этого не было во времена Пророка (с.т.а.в.) и праведных салафов, в этом нет ничего предосудительного, более того – это одобряемая Сунна» [Файруз Абади

«Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; Абу Абдулла Мухьаммад ибн Идрис аш-Шафи'и «Аль-умм»].

Шейх Мухьаммад Мутавалли аш-Шарави сказал: «Мы имеем право каждый год радоваться, праздновать этот день в ознаменование этого великого события».

Аль-Мубашшир ат-Тарази (бывший шейх аль-Ислам в Туркестане) сказал: «Празднование дня рождения Пророка (с.т.а.в.) обязательно (ваджиб), так как помогает противостоять вредным праздникам, которые выдуманы в наши дни».

Порядок проведения мавлида Пророка (с.т.а.в.)

Мавлид не имеет своего определенного и обязательного порядка проведения, во время мавлида можно совершать любые деяния, имеющие позитивные цели и последствия, важно, чтобы общим духом его была покорность Аллаһу (с.т.). Даже если мы будем проводить мавлид не по общепринятому порядку, а вместо этого будем рассказывать различные истории из биографии Пророка (с.т.а.в.), послушать проповеди, почитать Коран, то это тоже будет правильным.

# Мавлид Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.)

Всевышний Аллаh (с.т.) сказал: «Несомненно, Аллаh (с.т.) оказал Милость верующим, когда отправил к ним Пророка (с.т.а.в.), самого достойного из их же среды, который читает им аяты Корана, очищает их и учит их Писанию и мудрости, хотя прежде они и пребывали в явном заблуждении». (Семейство Имрана, 164.)

Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.), родился в понедельник, 12 числа месяца Рабиуль-авваль, в Священной Мекке. Семь земных и семь небесных сфер, весь мир промолвил: «Добро пожаловать, о Посланник Аллаћа (с.т.)!». Животные и птицы радовались и предупреждали о приближении и появлении на свет нашего любимого и последнего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Ночью этого дня все идолы, находящиеся в Каабе попадали сами собой. До этого дня была засуха, несколько лет не шли дожди, и на деревьях не было ни одного лепестка, и именно в этот день лил дождь, все радовались, всем было хорошо и весело. И этот год назвали потом «Изобильным годом». Он появился на свет в доме, который получил название «дар аль-мавлид», что означает «дом рождения». Это произошло в 571 году по христианскому летоисчислению. Тот год запомнился арабам как «год слона». Родителями Пророка (с.т.а.в.), были сын Абд аль-Мутъалиба Абдулла и дочь Вахба Амина. Его отец умер еще до рождения своего сына, и дед Пророка Абд аль-Мутьалиб назвал его Мухьаммадом (с.т.а.в.).

Каждый мусульманин обязан достойным образом почитать Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), сделать ниспосланный ему Священный Коран своим законом, брать пример с его прекрасных моральных качеств и принимать участие в распространении на Земле единобожия, с которого он начал проповедовать Ислам.

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) сказал: «У меня есть пять имен — Мухьаммад (восхваляемый), Ахьмад (самый достойный похвалы), аль-Махи (уничтожающий), руками которого Аллаһ (с.т.) уничтожил неверие, аль-Хашир (собирающий), у ног которого люди будут собраны [в День Воскресения], и аль-Хакиб (последний), после которого больше не будет Пророка». Аллаһ (с.т.) назвал Его кротким и милостивым. (Этот хадис передали аль-Бухари и Муслим).

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) назвал себя именами и сказал: «Я – Мухьаммад Ахьмад аль-Мукаффи (последний из Пророков), Пророк покаяния

Всевышний Аллаh (с.т.) сказал: и Пророк Милости». (Этот хадис пеесомненно, Аллаh (с.т.) оказал редал Муслим.)

Первое создание Всевышнего это нур (луч) Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Начиная с Пророка Адама (а.с.), этот луч передавался хорошим людям. Этот случай Аллаһ (с.т.) изрек в священном Коране: «Твой луч передавался только поклонившимся Аллаһу (с.т.) и дошел до тебя». (Сура Шуара-219) А в хадисах говорится: «Аллаһ (с.т.) Всевышний создал мир и среди них выбрал для Меня самую лучшую землю, – Аравию. Там Он создал разные племена и выбрал для Меня самое лучшее племя Бани Хашим (из рода Курейш), а среди них выбрал лучшую семью и в этом доме создал Меня. Поэтому Моё тело и душа являются самыми прекрасными и Моё поколение самое лучшее. Если кто-то любит их, то любит ради Меня, а если кто-то сделает им что-то плохое, то это будет сделано Мне».

Пророк Адам (а.с.) был озарен нуром (лучом) Мухьаммада (с.т.а.в.). От него нур (луч был передан матери человечества Хавве (Еве), и от неё Пророку Шису и т.д. Когда Пророк Адам (а.с.) был на пороге смерти, Он позвал своего сына и сказал: «Сынок! Луч, который сияет меж твоих бровей – это луч последнего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Береги и передавай его хорошим верующим». Поручение и луч передавались от отца к сыну. И наконец, этот Луч достался своему Хозяину (почтение и приветствие ему). И в каждой эпохе, в каждой эре предки нашего любимого Пророка (с.т.а.в.) узнавались по этому лучу. Тот человек, который озарялся этим Благословенным Лучом, был самым красивым и самым сияющим среди других. Например, от Пророка Таруха был передан его сыну Ибраниму, от него сыну Пророку Исмаилу, Аднану, Мааду, Низару и так было всегда, и последним – нашему Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.).

Каждый верующий мусульманин должен знать, что все мукаллаф (ответственные в шариатском понимании) должны знать, что он из Курайшитов.

Передано от Абу Хурайры, что Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), сказал: «Поистине, когда Всевышний Аллаһ (с.т.) сотворил создания, Он разделил людей на две части. Одну часть на арабов, а другую часть на аджам (неарабов), и выбор Его пал на арабов. Затем Он разделил арабов ещё на три части. Так первая часть стала — аль Йаман, вторая — аль Музар и третья — аль Курайш.

И выбор Всевышнего Аллаһа

(с.т.) выпал на аль Курайш. Затем, Он вывел Меня из тех лучших (бану Хашим), из которых Я и являюсь. Привёл его Ат-Табрани в (сборнике хадисов) Аль-Авсат и сказал: «Это достоверный хадис». О достоверности этого хадиса свидетельствует хадис Ибн Умара и Абу Хурайры. А также хадис Василята ибн Аль-Аскаа, он рассказал, что Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), сказал: «Воистину, Аллаһ (с.т.) избрал Кинаната из бану Исмаила и избрал из бану Кинаната Курайш и избрал из Курайша бану Хашим и избрал Меня из бану Хашима». Это достоверный хадис, его передал Муслим в своём (сборнике) Ас-Сахих. Ахьмад бин Ханбали передал, что Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Воистину, Аллаһ (с.т.) избрал из детей Ибранима (а.с.) Исмаила, и избрал из детей Исмаила (а.с.) бану Кинанат, и избрал из бану Кинаната Курайш, и избрал из Курайша бану Хашим и избрал Меня из бану Хашима». Передал его Ат Тирмизи в своём (сборнике) Аль-Джамиъ.

Когда человечество в очередной раз погрузилось во мрак язычества, предав забвению Веру предков, поклонявшихся Единому Создателю, была явлена миру великая Милость Мудрого Господа: Он ниспосылает на землю Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), как превосходный пример жизни, достойной высокого звания человека — избранного творения Аллаћа (с.т.).

Мухьаммад (с.т.а.в.) пришел с миссией провозвестника Истины от Бога в то время, когда люди утратили понимание самых важных вопросов бытия: кто есть Создатель всего сущего? Что такое жизнь? Зачем человек пришел в этот мир? И только благодаря Призыву Божьего Посланника Мухьаммада (с.т.а.в.), этим, доселе невежественным людям открылся Прямой путь, и судьбы последующих поколений осветились Истинной Верой в Единого Бога.

Сам Пророк (с.т.а.в.) лучше, чем кто-либо из живущих, осознавал великую ценность своей Посланнической миссии. Он понимал, как необходимы каждому человеку передаваемые Им от Создателя знания исчерпывающее руководство к жизни для всего человечества. Ибо, Ему дано было увидеть, что без подобных знаний, люди обречены на бессмысленное, а значит, ничтожное существование в этом мире и бесконечные муки в жизни вечной. Именно поэтому Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) ценил свое рождение, но отнюдь не как факт из собственной биографии,

а видел в нем проявление Бесконечной Милости Создателя к людям. И Он не уставал благодарить Аллаһа (с.т.) Всевышнего за этот бесценный дар возможности спасения для всего человечества.

Впервые официально Мавлид отметили в начале VII века Хиджры по указанию короля местности Ирбиль, который был известным теологом и богобоязненным человеком. Он отличался особой храбростью, за что арабы назвали его Музаффаром (Победителем), он был зятем Салахуддина аль Аюби, т.е. мужем его сестры. Для решения вопроса о законности проведения Мавлида он собрал известных ученых-теологов, разбирающихся в хадисах.

До Пророка, мир ему, и при его жизни не было термина «Мавлид», обозначавшего само действо. При жизни Пророка (с.т.а.в.) многих терминов не было, ставших потом известными всему исламскому миру. Эти термины суть «фикх», «тафсир», «мусталах ал-хадис», «усул ад-дин», «мантик», «нахв», «сарф» и многие другие. Но науки, стоящие за этими терминами существовали и до рождения Пророка (с.т.а.в.) и при его жизни.

Да и можно ли запретить все нововведения, которые становятся насущной необходимостью в современном мире. Следуя порочной логике запрещения всего нового, можно дойти до абсурда и запретить также печатать книги, заниматься научными исследованиями, открывать исламские учебные заведения, воздвигать минареты возле мечетей, покрывать мрамором мечети в Мекке. Можно даже запретить использование новейших полиграфических методов для издания Корана, запретить проставлять в его тексте огласовки для облегчения чтения Священной книги, исполнять азан дважды по пятницам, распространять проповеди духовных лиц с помощью средств массовой информации, использовать акустические и электронные средства информации.

Великие имамы, знавшие о запретных нововведениях, считают, что харамом (запретным) считается такое нововведение, которое противоречит Корану, Хадисам или мнению высокочтимых имамов-основателей мазхабов (учений). Если же возникшее позже не противоречит ни Корану, ни Хадисам, ни мнению основателей мазхабов, то такое новшество достойно похвалы.

Отсутствие термина «Мавлид» в хадисах некоторые люди трактова

(Окончание на 7 стр.)



## Мавлид Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.)

(Начало на 6 стр.)

ли как якобы «запрет на проведение Мавлида». Однако, Аль-Хафиз Ас-Суюти в статье «Добрые намерения в совершении Мавлида» говорил об отношении Шариата к проведению Мавлида Пророка (с.т.а.в.) в месяце Рабиуль-Авваль следующее: «Основой для проведения Мавлида является собрание людей, чтение отдельных Сур Корана, рассказы о тех знаменательных событиях, которые произошли во время рождения Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) и приготовление соответствующих угощений. Если Мавлид проводить именно в такой форме, то это новшество одобряется Шариатом, и за это мусульмане получают савваб (вознаграждение от Аллаћа (с.т.), так как делают это для возвеличивания Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), для того, чтобы показать, что Его рождение является радостью для верующих».

Участие в мавлиде требует особого поведения. Во-первых, надо иметь искреннее намерение (нийат) исполнить желание пригласившего. Во-вторых, нужно отбросить любые неблагочестивые мысли. В-третьих, идя на мавлид, необходимо совершить ритуальное омовение и умаститься дозволенными благовониями. На мавлиде следует отрешиться от мирской суеты; житейских трудностей, желаний, сомнений. Женщины и мужчины совершают и слушают мавлид раздельно. Если нет возможности расположиться удобно по отдельным помещениям, то между ними нужно повесить плотный занавес. Угощение на мавлиде должно подаваться по средствам устроителя мавлида. Мавлиды проводятся в день и месяц дарования Пророку (с.т.а.в.) земной жизни. В этот месяц нужно больше читать и слушать проповеди. Этот месяц может стать для вас

и месяцем мусульманского призыва. Мавлиды можно проводить и в любое другое время. Не следует думать, что проведение мавлида может снять с мусульманина исполнение его обязанности совершать намаз, пост и пр., а потому мавлид не должен совпадать со временем совершения намаза. Лучше исполнить несколько различных мавлидов в форме назм в несколько вечеров и с чтением благочестивых книг. Мавлид содержит рассказы о деяниях Посланника (с.т.а.в.), просьбы о заступничестве и т.д. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) заступник для верующих перед Аллаһом (с.т.) в Судный День. С просьбой о заступничестве (шафаат) обращались к Посланнику (с.т.а.в.) при его жизни, к нему обращаются и теперь. Просьба о заступничестве проявление истинной Веры в Аллаһа (с.т.) и проявление уважения к Его Посланнику. Любому мусульманину, знающему, что Бог Един и нет у него сотоварищей, понятно, что без воли Всевышнего никто и никому не может стать заступником. Однако по воле Аллаһа (с.т.) Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) – заступник для мусульман, ибо сказано: «Мое заступничество будет даровано и тем из моей общины, кто совершил большие грехи».

В последние семьдесят лет верующие привыкли к запретам властей на все, что касается обрядовой стороны богослужения, но и за эти годы не удалось убедить мусульман, что поминание Аллаћа (с.т.) и его Посланника (с.т.а.в.) — бесполезное дело. Никто не может назвать бесполезным делом чтение Священного Корана, совершение Зикра, раздачу милостыни неимущим, дарение подарков близким, совместную молитву о ниспослании благословения мусульманской умме. Все это происходит при совершении мавлида.

В произведениях, исполняемых во время совершения мавлидов, сохраняется историческая память народа об истоках его Веры, основах его нравственности, о крепости его добрых традиций. Это не всегда было на руку власти, а потому мавлиды были запрещены. И все же терпеть нелепые гонения на добрые традиции народа от безбожников было не так обидно, как от тех, кто считает себя единоверцами. Ведь люди недаром сохраняли тексты мавлидов многие сотни лет именно потому, что в них сохранялась душа народа. Лишь тот, кто не желает пользы мусульманам или умышленно отдаляет их от совершения благих дел, говорит о бесполезности мавлида.

Также и другие жившие в разное время известные и признанные ученые-теологи Ислама, превосходно знавшие тонкости и глубину нашей религии, одобряли Мавлиды и сами участвовали в их проведении. Вот некоторые из доводов, говорящих о предпочтительности проведения Мавлида:

- 1. Проявлять любовь к Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.), а, значит, и радоваться Его рождению, велит нам Всевышний Аллаһ (с.т.).
- 2. Посланник Аллаћа (с.т.а.в.) ценил свое рождение (в частности, Он соблюдал пост по понедельникам, так как родился в понедельник), благодарил Всевышнего Аллаћа (с.т.) за то, что Он создал Его и даровал жизнь, Пророк (с.т.а.в.) восхвалял Аллаћа (с.т.) за это благо.
- 3. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) награждал поэтов, воспевающих Его в своих произведениях, одобрял это.
- 4. Мавлид это собрание мусульман для выражения радости по случаю рождения Пророка (с.т.а.в.) и любви к Нему. В одном из хадисов сказано, что каждый окажется в День

Суда рядом с тем, кого он любит.

5. Пение Мавлида (стихотворных повествований о рождении Пророка (с.т.а.в.) о Его жизни и пророческой миссии) способствует получению знаний о Пророке (с.т.а.в.). А у того, кто имеет такие знания, напоминание об этом вызывает переживания, способствующие усилению любви к Пророку (с.т.а.в.).

6. В нашей религии высоко ценится собрание мусульман для совместного богослужения, изучения религии, а также раздача милостыни.

Не все, чего не делал Посланник Аллаћа (с.т.а.в.), является запретным и нежелательным. Например, при Его жизни не были собраны в одной книге ни Коран, ни хадисы, не были сформированы отдельные Исламские науки, не было Исламских книг, учебных заведений, не было Исламских проповедей по радио и телевидению и т.д. Тем не менее, это не только не запрещено, но и желательно, хорошо.

Отсюда следует, что проведение Мавлида — новшество, одобренное Шариатом, и ни в коем случае нельзя этого отрицать. Наоборот, можно назвать Его сунной, так как сам Пророк (с.т.а.в.), говорил, что вносящий в Ислам хорошее новшество, одобренное Шариатом (то есть соответствующее Корану и хадисам, не противоречащее им), получит за это вознаграждение, и, кроме того, дополнительно столько вознаграждений, сколько получат все соблюдающие это новшество люди после него, вместе взятые.

Да поможет нам Всевышний Аллаh (с.т.) следовать по пути, указанному Пророком Мухьаммадом (с.т.а.в.), и да удостоит Он нас быть из числа тех, которые получат Шафаат (Заступничество перед Аллаhом (с.т.)) Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Аминь!

## Если бы не ты, я не создал бы ничего!

А'узубиллаһи минашшайтани рраджим. Бисмиллаһи ррахьмани ррахьим. Ассаламу 'алейкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракату.

Дорогие братья и сёстры! Пусть Аллаh (с.т.) Всевышний принимает наш маджлис, пусть Аллаh (с.т.) принимает все наши садакъа, которые мы делаем ради Аллаhа (с.т.), пусть Аллаh (с.т.) принимает все старания наших братьев, всех тех, кто ради этого мавлида постарался, пусть Аллаh (с.т.) Всевышний принимает ваш зиярат, пусть Аллаh (с.т.) Всевышний обрадует нас в этом мире и в Ахирате. Аминь! Я раббаль 'аламин!

Скоро наступит месяц, в котором Аллаh (с.т.) Всевышний дал нам самое большое счастье – Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Мы поздравляем всех Верующих, всех Мусульман, весь уммат Пророка (с.т.а.в.) с месяцем Рабиуль авваль, в котором родился любимец Аллаhа (с.т.), наш Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.). (с.т.а.в.) в священном Коране: «Я не послал тебя разрушающим, уничтожающим, притесняющим, нет, ты лишь милость всем мирам, всему, что Я создал». Ибн Аббас (р.а.) говорит: «Аллаh (с.т.) Всевышний захотел создать создание из своего нура, взял нур, рассеял и сказал этому нуру: «О, нур! Будь

Просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он встретил нас в этом месяце, прежде всего прощёнными от грехов, а для этого мы должны раскаяться и сделать товба.

Просим Аллаһа (с.т.), чтобы Он обрадовал душу Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), в этом месяце из-за своего уммата, чтобы Он обрадовал всех тех, кто близок к Аллаһу (с.т.), просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он обрадовал душу нашего Устаза Шейха Си-

раджуддина Эфенди аль-Хурики (кь.с). Аминь! Я раббаль 'аламин!

Хвала и шукр Аллаһу (с.т.) Всевышнему, который осветил, усилил и дал свет (нур) слабому уммату, дал нам Пророка, господина всех Пророков, господина всего человечества, господина всех миров – Мухьаммада (с.т.а.в.). Это тот Пророк, на которого Аллаћ (с.т.) Всевышний Сам лично надел корону пророчества, он является Пророком и Посланником всех Пророков и Посланников. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) тот, ради которого Аллаһ (с.т.) Всевышний создал всё. Аллаһ (с.т.) Всевышний говорит на счет Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) в священном Коране: «Я не послал тебя разрушающим, уничтожающим, притесняющим, нет, ты лишь милость всем мирам, всему, что Я со-

Ибн Аббас (р.а.) говорит: «Аллаһ (с.т.) Всевышний захотел создать создание из своего нура, взял нур, рассеял и сказал этому нуру: «О, нур! Будь моим любимцем, имя которому Мухьаммад». И этот нур совершал тьавваф (крутился) за 500 лет до создания Адама (а.с.) вокруг Арша произнося: «Хвала Аллаһу». Аллаһ Всевышний в ответ сказал: «Я назвал тебя Мухьаммадом из-за того, что ты Хьамд Мне приносишь», Мухьаммад — это тот, кто постоянно Хьамд делает. После этого, Аллаһ (с.т.) Всевышний создал Нур Адама (а.с.), из нура Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), а из глины создал тело

Адама (а.с.). Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний создал Адама (а.с.), в его спину вложил нур Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) и тогда этим нуром накрылся весь мир, и ангелы из-за уважения к нуру Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) не проходили впереди Адама (а.с.), а рядами ходили позади него. Тогда Адам (а.с.) спросил у Господа: «О, Аллаһ (с.т.), что случилось с ангелами, почему они ходят позади меня и ни один ангел вперед не проходит?»

Аллаћ (с.т.) Всевышний ответил: «Они смотрят на нур Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), и проявляя уважение к его нуру, не проходят вперёд тебя».

Адам (а.с.) сказал: «О, Аллаһ! Вложи этот нур в мой лоб, чтобы они ходили впереди меня». Тогда Аллаһ (с.т.) Всевышний переводит этот нур из спины Адама (а.с.) в лоб. И ангелы стали ходить спереди, повернувшись лицом к Адаму (а.с.), чтобы не повернуться спиной к нуру Мухьаммада (с.т.а.в.).

Адам (а.с.) сказал: «О, Аллаһ (с.т.)! Поставь этот нур так, чтобы я тоже мог его видеть, ангелы смотрят и наслаждаются этим нуром, а я не могу. Тогда Аллаһ (с.т.) Всевышний переводит нур Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) со лба на указательный палец Адама (а.с.), палец тасбихьа. Когда Адам (а.с.) увидел нур, он поднял палец и произнёс шаһадат. Это является основой аттахьийята, которое мы читаем и основой поднятия пальца, по этой причине, этот палец назван пальцем тасбихьа,

потому что Адам (а.с.) первым поднял и подтвердил единство Аллаћа (с.т.) Всевышнего и Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Оно поставлено в намазе у всех Пророков, всех умматов и последнего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Поэтому, когда мы читаем аттахьийяту, поднимаем палец, потому что мы указываем на Единство Аллаћа (с.т.) Всевышнего, когда мы поднимаем палец, больше его двигать нельзя, как это делают некоторые. Аллаһ (с.т.) Един, мы подтверждаем единство Аллаһа (с.т.), а если мы будем двигать пальцем, т.е. поднимать вверх, вниз, это получается многобожие, у нас получается много Аллаһов, Астагъфируллаһ. Это единственный палец, из всех частей тела, корень которого идёт от сердца человека, поэтому, когда мы делаем тасбихь, делаем этим пальцем, связанное с сердцем и тогда наше сердце тоже начинает Зикр.

Затем Адам (а.с.) сказал: «О, Аллаh! Этот нур ещё остался?»

Аллаh (с.т.) Всевышний ответил: «Да, остался нур его Асхабов», т.е. нур Асхабов Пророка (с.т.а.в.).

Адам (а.с.) сказал: «О, Аллаһ (с.т.)! Нур Асхабов, который остался, поставь в остальные пальцы».

И Аллаһ (с.т.) поставил нур Абубакр съиддикьаа (р.а.) в средний палец, нур Умар асхаба (р.а.) в безымянный палец, нур Усман асхаба (р.а.) в мизинец, нур Али асхаба в большой палец.

(Окончание на 8 стр.)

«Кто почитает изобилия пропитания и долголетия, «Если благоденствие состоит из десяти частей, то девять пусть почитает и угощает родителей!» Хадис

из них - молчание». Умар асхаб (р.а.)

### BCEXI

Уважаемые братья и сестры! ИПЦ РО «Бабуль-Абваб», ДОРО ВО «Исламский университет им. Шейха Абдула-Афанди» и Шейх Исамудин Эфенди (къ.с.) – имам исторической соборной джума мечети г. Дербент, приглашают всех желающих посещать мавлиды, которые проводят ради <u>Аллаћа (с.т.)</u> Всевышнего, ради Пророка и Посланника Мухьаммада (с.т.а.в.), господина всех 18 000 миров, в ком воедино сошлись все лучшие черты, который является Милостью для Миров, заступником Судного Дня и ради которого сотворено всё сущее, в разных городах и селах Дагестана. Мавлиды — это единственные собрания и мероприятия, где мусульмане могут собираться, сидеть, говорить, обсуждать, наставлять, задавать вопросы и получать на них ответы. Ибн Касир в своей книге «Аль-бидая ван⊨нићая» описывает Музаффара (полное имя – Абу Саид ибн Зайнуддин Али), как одного из самых щедрых и славных правителей. Он <u>выделяет такие его качества, как храбрость,</u> справедливость, религиозная образованность. Элот человек каждый год в месяце Раббиуль-Авваль проводил Мавлид по случаю дня рождения Пророка (с.т.а.в.).

Мавлиды проходят в следующем порядке — первое воскресенье месяца в Табасаранском районе, в третье воскресенье месяца в Ахтынском районе, в четвертое воскресенье месяца в Дербентском районе, в последнюю субботу месяца в родном селе нашего покойного Устаза Шейха Сиражуддина Эфенди аль-Хурики Хурике, а так же в каждую субботу в мечети Бабуль Абваб в г. Дербени.

Так же приглашаем всех в каждую пятничную ночь на духовно-нравственные и воспитательные лекции в мечеть «Бабуль-Абваб» г. Дербент. Лекции <u>и наста</u>вления ведёт имам исторической соборной джума мечетит. Дербент, духовный наставник мусульман, председатель ученого совета ДОРО РО «Исламский университет им. Шейха Абдула-Афанди»— Шейх Исамудин (кь.с.).

(Начало на 7 стр.)

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний будет доволен всеми ими.

Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний после долгой разлуки Адама (а.с.) и Хавы, объединил их на горе Арафат, этот нур перешёл и к Хаве, потом от Адама (а.с.) перешёл и к его сыну Пророку Шису (а.с.) и так, от одного Пророка переходил к другому Пророку, пока этот нур не перешёл к нашему Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.), который является печатью и Господином всех Пророков. Поэтому первоначальным, был нур нашего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) и перешёл этот нур тому, кому был предназначен.

Али (р.а.) сказал: «Я спросил Пророка (с.т.а.в.): «Я Расулаллаh, из чего ты создан?» Пророк (с.т.а.в.) ответил: «Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний сделал мне вахью, я спросил у Аллаһа (с.т.) Всевышнего: «О, мой Господь! Из чего Ты меня создал?» Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Я клянусь своей силой и величием, если бы не ради тебя, я не создал бы ни Землю, ни Небеса». Опять я спросил: «О, мой Господь! Из чего Ты меня создал?» Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Я клянусь своей силой и величием, если бы не ради тебя, я не создал бы ни Рай, ни Ад». Опять я спросил: «О, мой Господь! Из чего Ты меня создал?» Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Я направил Свой взгляд на Свой нур, и Своим могуществом Я вывел часть нура и разделил эту часть ещё на три части. Йз первой части нура Я создал тебя и твою семью из второй части нура, твоих сподвижников и твоих жён. Из третьей части нура Я создал тех, кто любит тебя. Когда наступит Судный День, Я верну нур Своему

нуру и введу тебя, твою семью, твоих сподвижников, твоих жён и всех тех, кто любит тебя, в Мой Рай, по моей милости».

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний нам кьисмат сделает Джаннат. Аминь! Я Раббаль 'аламин!

В любви к Пророку (с.т.а.в.) заключаются все дары Аллаһа (с.т.) Всевышнего для верующих, а без любви к Пророку (с.т.а.в.), нет дороги ни к Аллаһу (с.т.), ни к Его милости, ни к Его Джаннату, нет дороги ни к чему.

Любовь раба к Пророку (с.т.а.в.) ещё больше должна проявляться именно в месяце Раббиуль авваль, в котором он родился, в котором Аллаһ Всевышний нам дал его. Поэтому, к этому месяцу нужно готовиться каждому Мусульманину отдельно – это месяц Мавлида, месяц Корана, месяц Зикра, месяц Гостеприимства, месяц Угощения, месяц всего хорошего и прекрасного, месяц, в котором мы ещё больше, упорно и смиренно должны служить и шукр делать Аллаһу (с.т.) Всевышнему, и конечно, в этом месяце надо много произносить Салават.

Один асхаб Пророка (с.т.а.в.), который был очень богат, на свадьбу своего сына пошёл приглашать Пророка (с.т.а.в.). Пророк (с.т.а.в.) в это время находился с асхабами в мечети. Когда асхаб вышел из дома, сказал: «Сколько шагов будет из моего дома до мечети, в которой находится Пророк (с.т.а.в.), я, из-за уважения к нему. столько же рабов освобожу». Когда он посчитал шаги, то у него получилось сто шагов туда и сто обратно. И он сказал Пророку (с.т.а.в.), что он сделал намерение освободить 200 рабов из рабства ради Аллаћа (с.т.) и из-за уважения к нему. Услышав про

такое намерение, другие асхабы спросили Пророка (с.т.а.в.): «О, Пророк (с.т.а.в.), он человек богатый и заработал такое большое вознаграждение, а мы бедные асхабы, нет у нас ничего и никого, чтобы освободить и заработать такое огромное вознаграждение, что же нам делать?» Тогда Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Поистине, один Салават, который вы будете произносить на меня, выше, чем освобождение одного раба из рабства».

В этом месяце, нужно много читать Салават, чем больше, тем ближе к Пророку (с.т.а.в.) и к Аллаһу (с.т.).

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Я узнаю каждого человека из своего уммата, лучше, чем отец своего сына, но это зависит от количества произносимых Салаватов и от того, как он их произносит, с каким хузуром, с каким внутренним состоянием».

К этому месяцу, нужно тщательно подготовиться и стараться побольше произносить Салават на Любимца Аллаһа (с.т.) Мухьаммада (с.т.а.в.), в каждом селенье, в каждом доме нужно постараться прочитать Мавлид. Мы каждый год проводим большой Мавлид в честь нашего Пророка (с.т.а.в.) и в этом году Иншааллаћ с помощью Аллаһа (с.т.) проведём.

Мы всех поздравляем с наступлением этого месяца, пусть Аллаћ Всевышний всем нашим близким, родным, всем тем, которые ушли от нас, из-за уважения к этому месяцу, из-за уважения к нашему Пророку (с.т.а.в.), проявляет Милость, в том числе и к нам. Аминь! Я Раббаль 'аламин! Ассаламу 'алейкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракатуһ!

Устаз Исамуддин САИДОВ (кь.с.)

# ИСЛАМСКИЙ ЕЖЕМЕСЯЧНИК

#### Учредитель:

Шейх Исрафилов Сиражуддин-Хаджи аль-Хурики Хан-Мухьаммадович Журналистский коллектив редакции

#### Председатель редакционного совета

Имам Джума-мечети г. Дербент Устаз Саидов Исамудин-Хаджи Эфлединович

Директор религиозной организации "Бабуль Абваб"

Саидов Ариф-Хаджи Эфлединович

#### Редактор

Махмудов Тимур-Хаджи Керимович

## Заместитель редактора

Муфараджев Муслим Муфараджевич

#### Корректор

Раджабова Зумруд-Хаджа Нурмухьамадовна

Адрес редакции: РД, г. Дербент, ул. Гагарина, 42

Тел.: 89882680031, 89882694767 e-mail: islamvud@yandex.ru сайт: www.babulabvab.ru

Газета отпечатана в ООО «Дом печати», 367008 г. Махачкала, пр. Акушинског 20 а. тираж 999

| месяц  | число | утреннии | обеденныи | послеобед. | вечернии | ночнои |
|--------|-------|----------|-----------|------------|----------|--------|
| 0      | 1     | 4:35     | 12:21     | 15:19      | 17:36    | 19:26  |
| К      | 5     | 4:39     | 12:24     | 15:16      | 17:29    | 19:19  |
| T      | 10    | 4:45     | 12:25     | 15:10      | 17:21    | 19:11  |
| R      | 15    | 4:51     | 12:26     | 15:04      | 17:12    | 19:02  |
| Б      | 20    | 4:57     | 12:26     | 14:58      | 17:05    | 18:55  |
| Р<br>Ь | 25    | 5:03     | 12:28     | 14:53      | 16:57    | 18:47  |
| D      | 31    | 5:10     | 12:30     | 14:47      | 16:49    | 18:39  |

## شرط الاذان الوقت Условия азана — это время намаза

#### месяц число утренний обеденный послеобед. вечерний ночной 5:11 |12:30|14:46|16:48|18:38 H 5:16 | 12:30 | 14:43 | 16:43 | 18:33 0 12:30 14:41 16:37 18:27 10 | 5:22 Я **15** 5:27 12:30 14:38 16:32 18:22 Б 20 | 5:33 | 12:30 | 14:36 | 16:28 | 18:18 P Ь **25** 5:37 | 12:30 | 14:33 | 16:25 | 18:15 30 | 5:42 | 12:30 | 14:31 | 16:23 | 18:13