№ 8 (137) Ноябрь 2016 г.

Сафар 1438 г.

(Начало в 136 номере.)

### ЗАКОНЫ ДРУЖБЫ И ЛЮБВИ В ИСЛАМЕ

- 1. Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) сказал: «Если человек полюбит своего брата по вере, пусть сообщит ему о том, что он любит его».
  - Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.)

будут завидовать те, которые будут мучатся от зноя и жажды».

- 7. «Из деяний человека самым лучшим является любить кого-то во имя Аллаһа (с.т.), ненавидеть кого-то во имя Аллаћа (с.т.)», - сказал Пророк (с.т.а.в.) в одной из своих речей.
- 8. Он ещё сказал: «О, человек! Твоя любовь, которую ты проявля-



сказал: «Не станет верующим в полной мере никто из вас до тех пор, пока не станет желать своему брату по вере того же, чего желает он самому себе».

- 3. Аннас (р.а.) рассказывал: «Однажды, когда рядом с Пророком (с.т.а.в.) находился один человек, мимо них прошёл другой человек. Тот, который находился рядом с Посланником Аллаһа (с.т.а.в.), сказал: «О, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), я полюбил этого человека». Пророк (с.т.а.в.) спросил его: «А сказал ли ты об этом ему»? Он ответил: «Нет». Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Иди, скажи ему об этом»! Этот человек догнал его и сказал: «Я люблю тебя ради Аллаһа (с.т.)». Тот ответил ему: «Да полюбит и тебя Аллаһ (с.т.), ради которого ты полюбил меня!»
- 4. Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), обратившись к своим наследникам, сказал: «Я клянусь тем, в чьих руках находится моя душа (Аллаһом (с.т.)), что никто из вас не увидит Рая, если вы один другого не полюбите, если вы не будете уважать друг друга, если не будете сохранять дружбу и блюсти взаимопонимание».
- 5. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) ещё сказал: «О, люди! Я вам открою один секрет: часто повторяйте друг другу слова приветствия, слова поздравления, совершайте добрые дела. Это будет способствовать укреплению дружбы, любви и взаимопонимания».
- 6. Всевышний Аллаһ (с.т.) сказал: «Люди, которые ради Меня укрепили между собой дружбу, в Судный День будут укрыты в тени крыльев благородных райских птиц. Тогда им

ешь не во имя Аллаћа (с.т.), может тебя ослепить и оглушить. Свою любовь связывай с именем Аллаһа

Человеку, у которого в этом мире были любимые люди, в Судный День Всевышний Аллаһ (с.т.) определит почётное место.

10. К Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.) обратился один человек: «О, Посланник Аллаһа (с.т.а.в.)! Какова будет судьба человека, который любит людей, но те его не принимают? Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) ответил: «Он будет с теми, кого любит».

11. «Среди людей есть особые рабы Аллаћа (с.т.). Они не Пророки и не мученики, но в День Суда им будут завидовать Пророки и мученики, так как Всевышним Аллаһом (с.т.) они наделены особым отношением. Если кто-то спрашивает, кто они такие, вот ответ на этот вопрос: это те рабы Аллаһа (с.т.), которые любят ближнего. Они любят ближнего не меньше родственников. Ради ближнего они готовы нести ущерб. Их ожидает милость Всевышнего (с.т.). Я уверен, что их лица в Судный День будут освещены светом Аллаћа (с.т.). Когда другие будут дрожать от страха, Аллаһ Всевышний (с.т.) будет защищать их от чувства страха. Когда другие будут переживать горе, Аллаһ (с.т.) будет уберегать их от чувства горя и переживаний», – передал Пророк (с.т.а.в.) в одном из собраний.

Составитель книги и обработчик языка: Гаджимагомед Гаджиев

Консультант: Устаз Исамудин-Хаджи Саидов

# Из наставлений Исамудина

А'узубиллаһи минашшайтъани рраджим. Бисмиллаһи ррахьмани гие наши Шейхи, Устазы, все те, кто ррахьим. Альхьамдулиллаһи Рабиль пришли и вышли из своих домов на аламин. Ассалату вассаламу 'аля

Дорогие братья и сестры, доромавлид, просим Аллаћа (с.т.) Все-

Уважаемые братья и сёстры! Религиозная организация "БАБУЛЬ АБВАБ", Исламский Университет имени Шейха Абдуллаһ Эфенди и газета "Ислам в Южном Дагестане" приглашают всех желающих на МАВЛИД, посвященный дню рождения нашего Пророка, Посланника и Господина МУХЬАММАДА (с.т.а.в.), который является Милостью для Миров, заступником Судного Дня и ради которого сотворено всё сущее.

Мавлид состоится 11 декабря 2016 года в 9:00 по адресу г. Дербент ул. Гагарина 42, Мечеть "Бабуль Абваб".

Желаем Вам крепкой Веры, здоровья и успехов. Аминь! С уважением Устаз Исамуддин Эфенди (кь.с.)

Сайидина, ва Хьабибина, ва Санадана, ва Мавляна Мухьаммадин Мухтари ва 'аля алини васахьбини аджма'ин. Амма баъду. Ассаламу баракату.

вышнего, чтобы он принял наш мавлид и наши старания. Аминь!

Месяц рабиуль авваль - месяц, в котором родился наш Пророк Му-'алайкум ва рахьматуллаhи та'ала ва хьаммад (с.т.а.в.). В этом месяце (Окончание на 4 стр.)

# Из наставлений Шейха Исамудина Эфенди (кь.с.) Посади свой язык

ррахьмани ррахьим. Альхьамдулиллаһи Рабиль 'аламин. Ассалату вассаламу 'аля Сайидина, ва Хьабибина, ва Санадана, ва Мавляна Мухьаммадин Мухтари ва 'аля алиһи васахьбиһи аджма'ин. Амма баъду. Ассаламу 'алайкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракату.

Дорогие братья и сестры! Пророк (с.т.а.в.) в своем хадисе говорит: «Служба раба состоит из 10 частей, девять из них – его молчание и одна часть – убегание, отдаление от людей». В этом хадисе Пророк (с.т.а.в.) го-

А'узубиллаһи минашшай- ворит о том, что Мусульманин тъани рраджим. Бисмиллаћи перед тем как что-то сказать, должен девять раз подумать, а на 10-й раз высказать. Мусульманин – это тот, который уходит с того места, где есть пустословие, сплетни, наговоры, бесполезная речь. Пророк (с.т.а.в.) говорит: «Кто будет удерживать свой язык и уберегать ради Аллаћ Всевышнего, то есть, высказывая полезное для себя, для людей, то, что приводит к хорошему, боясь Аллаһа Всевышнего, тот перед смертью с легкостью выскажет шаһадат, когда ангел Азраил (а.с.) (Окончание на 3 стр.)

Кому не дорог Ислам, кто не ценит себя и кому безразлична Вечность, просим не брать газету в руки, так как в ней нименот ся переводы священных писаний, ибо небрежное и неаккуратное отношение к изданию приведёт Вас к греху!

# Каибов Ресман (Расул) Адилович получил иджаза (разрешение) обучать Корану, готовить хафизов и самому давать на это иджаза (разрешение) своим ученикам

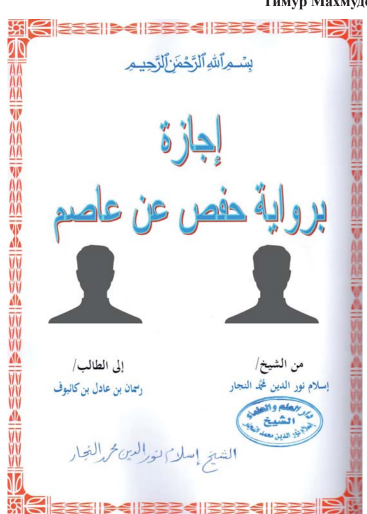
Уважаемые братья и сестры! С огромной радостью сообщаем Вам о том, что наш брат, выпускник нашего Исламского Университета имени Шейха Абдулла Эфенди, выпускник Сирийского Института «Фуркъан лиль 'улюмушшарияh», мюрид Шейха Сираджуддина Эфенди аль-Хурики (къ.с.), мюрид Шейха Исамуддина Эфенди (къ.с.) Каибов Ресман (Расул) Адилович получил иджаза (разрешение) обучать Корану, готовить хафизов и самому давать на это иджаза (разрешение) своим ученикам от хафиза мирового уровня, выпускника Азхара-Шарифа Шейха Ислама Нуруддина Мухьаммада Наджара.

В течение 20 дней Каибов Р. в Египте проходил индивидуальный экзамен по Священному Корану и по всем правилам таджвида. На сегодня Каибов Р. может брать на обучение собственных студентов. Если кто-то из них достигнет должного уровня в этой науке, он имеет полное право выдать такому студенту сертификат соответствия, вписав его имя в цепочку передатчиков – после

Смысл арабского слова «иджаза» – разрешение, лицензия. В мусульманкой практике обучения этот документ свидетельствует о цепочке преемственности по одной или более наукам. В медресе устроенных по старому образцу, иджаза выдавалась ученику прошедшему полный курс обучения. Того, кто получил иджазу называют «муджаз», а выдавшего ее «муджиз». Иджаза начинается с восхваления Аллаһа (с.т.) и Его Посланника (мир ему и благословение Аллаћа), затем уделяется внимание важности получения знаний, распространению исламских наук и важности санада (цепочки преемственности). В ней обязательно упоминается имя ученика, также учитель упоминает свое имя и всю цепочку (своих учителей) вплоть до Посланника Аллаһа (мир ему и благословение Аллаћа). И в завершение учитель ставит свою именную печать и подпись. Т.е. иджаза – это официальный документ, диплом, в котором указана цепочка шейхов, которые передавали знания друг другу. Всевышний Аллаһ (с.т.) передал Коран ангелу Джабраилю (а.с.), он в свою очередь нашему любимому Пророку Мухьаммаду, да благословит его Аллаһ (с.т.) и приветствует. Пророк, да благословит его Аллаћ (с.т.) и приветствует, передал своим сподвижникам, да будет доволен ими Всевышний, а они передавали своим ученикам, и так дошли до наших дней. Цепочка передатчиков известна поименно и все они восходят к самому Пророку Мухьаммаду (мир ему и благословение). Поэтому – большая радость находиться в цепочке, которая напрямую идет к нашему Пророку (с.т.а.в.). С этим иджазой можно поступить в любой Исламский Университет или устроиться там преподавателем Корана.

Мы от души поздравляем нашего брата с этим знаменательным событием в его жизни и желаем дальнейших успехов в его стараниях на пути Аллаһа (с.т.). Пусть Всевышний будет доволен им и всеми, кто его довел до этого уровня. Аминь!

Тимур Махмудов





هذا وأخبرته أنني قرأت القرآن الكريم كاملاً بالقراءات العشر الصغرى من طُريق الشاطبية والدرة على الشيخ / محد عبد الستار عبد الشافي الشيخ وهو قرأ القرآن الكريم بالقراءات العشر الصغرى على الشيخ/ حسنين إبراهيم مجه عفيفي جبريل وهو عن شيخ قراء زمانه الشيخ/ أحمد عبد العزيز محمد الشهير بالزيات، وقد قرأ الشيخ/ حسنين براهيم محد عفيفي جبريل بالقراءات العشر من طريق الشاطبية والدرة على حقق/ على بن أحمد بن حسن وهو عن العلامة النحرير/ السيد حسن مجد بدير الجريسى وهو عن والده وأستاذه العلامة الشهير والشيخ القدير السيد/ الجريسي الكبير، وهو عن عمدة زمانه وعصره الشيخ/ مجد المتولي

تعده الله برحمته وقد قرأ الشيخ المتولي على الأستاذ المحقق الشيخ/ أحمد

الدُّري التهامي، وهو على شيخه الشيخ/ أحمد بن مجد المعروف بسلمونه،

و عن شيخه الشيخ السيد/ إبراهيم العبيدي، وقرأ العبيدي على مشايخ

الشيخ/ عبد الرحمن الأجهوري، والشيخ/ على البدري، والشيخ/ المثير السمنودي، وقرأ الأجهوري والبدري والسمنودي على جماعة من المحققين منهم العلامة الشيخ/ حمد الإسقاطي، وقرأ الإسقاطي على المحقق/ ابن الدمياطي، وقرأ ابن الدمياطي على العلامة المحقق العالم العامل الشيخ/ أحمد البنا الدمياطي صاحب الإتحاف، قرأ صاحب الإتحاف على مشايخ أجلاء، منهم العلامة المحقق أبو الضياء الشيخ/ على بن على الشبراملسي، وقرأ الشبراملسي على /الزين عبد الرحمن اليمني، ورا الشيخ عبد الرحمن اليمني على والده الشيخ/ شحادة اليمني إلى قوله تعالى من

حِورة النساء ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدِ... } ثُم مات والده، فاستأنف ختمه

أوليا أفندي على شيخه/ أحمد المسيري، وقرأ المسيري على شيخه/ ناصر عن بن محبد بن سالم الطبلاوي، وهو على شيخه/ زكريا الأنصاري، وقرا ري على الشيخ/ أحمد بن أسيد الأميوطي، والشيخ/ رضوان العقبي، وأبي على، وأبي بكر القلياني، وأبي نعيم النصيري، وأبي طاهر مجد بن مجد العقيلي بالنويري، والإمام نور الدين على بن محد و صالح المخزومي، وقرأ اليمني أيضًا على النور/ على بن مجد بن خليل بن غاتم سي الأنصاري الخزرجي، وقرأ الخزرجي على/ ابن السمديسي، وقرأ ابن مرا الأميوطي، وأخذ الأميوطي والعقبي والقلياني والنصيري والعقيلي ونور الدين

ورسى على الإمام الحافظ المقرئ شيخ القراء في زمانه/ شعس الدين أبي وسف بن الجزري، وقرأ ابن الجزري على الشيخ/ أبي المعالي محد بن رافع يدمشق، وقرأ ابن رافع على الإمام/ إسماعيل بن عثمان الحنفي، وقرأ ابن على الإمام علم الدين/ أبي الحسن على بن عبد الصمد السخاوي، وقرأ القاسم

حمد الرعيني الشاطبي المقرئ الضرير، وقرأ الشاطبي على الإمام/ ن على بن محد بن على بن هذيل، وقرأ ابن هذيل على الإمام/ سليمان بن على الإمام/ أبي عمرو الداني عثمان بن سعيد بن عثمان بن عثمان بن

وقال أبو عمرو الداني في سند (حفص) "فقرأت بها على شيخنا أبي الحسن طاهر بن غلبون وقال قرأت على أبي الحسن على بن محمد الهاشمي وقال قرأت على العباس أحمد بن سهل الأشناني على أبي مجد عبيد الصباح وقال قرأت بها حقص عن عاصم وقال عاصم قرأت على أبي عبد الرحمن عبد الله بن حبيب السلمي و أبي مريم زر بن حبيش وقرأ السلمي على عثمان بن عفان و على بن أبي طالب و أبي بن كعب، وقرأ زر على عثمان و ابن مسعود رضي الله عنهما، وهم عن النبي صلى الله عليه وسلم عن جبريل عن رب العزة ١٠ وتقدست أسمائه. فهذه أسانيد هي التي أدت إلينا هذه الروايات وغير ذلك من الأسانيد المذكورة هذا وأوصيه بتقوى الله تعالى في السر والعلن وأن لا ينسانا من صالح دعواته خلواته وصلواته سانلين المولى عز وجل أن يجعل القرءان العظيم ربيع الوبنا وجلاء همومنا وغمومنا وأن يجعله قائدا لنا وله ولمشايخنا إلى جنات الأزهر الشريف التعيم وأن يرزقنا شفاعة نبينا وحبيبنا سيدنا محد ﷺ بين يديه يوم الزحام والمشهد العظيم، ونذكره بإخلاص العمل لله عز وجل ونسأله أن يحفظه الله من الرياء وتوصيه أن لا يمنع الإجازة عن أحد يستحقها بحجة عدم الإخلاص أو شرط السال فإن الشيخ يذكره هنا أنه أخذ عليه المواثيق والعهود ألا يتاجر بكلام رب وقدحررت هذه الرجازة اليوم الشيخ إسلام بنورالدين تحدالهار

وهذه الإجازة قد أعطيناها للطالب/ رسمان بن عادل بن كائبوف المذكور في هذا السند ونوصيه أن يظهر أصل هذا السند لمن أراد أن يطلع عليه الشيخ/ إسلام نور الدين محد النجار الحاصل على تخصص القراءات من النارثارالموافق ماصر نوفعير النكر

# Из наставлений Шейха Исамудина Эфенди (кь.с.) Посади свой язык в тюрьму, под стражу, пока он тебя не посадил

(Начало на 1 стр.)

будет забирать его душу. В это время Аллаһ (с.т.) Всевышний даст ему возможность, чтобы его язык высказывал Шаһадат, т.е. свидетельство, что нет бога кроме Аллаћа (с.т.) и он умрет с Верой в Аллаһа (с.т.). Вот такой подарок приготовлен для того человека, который в этом мире будет следить за своим языком.

А человек, на языке которого постоянно плохое, который разговаривает о недостатках людей, порочит их, натравливает друг на друга, умрет без Веры. Потому-что перед смертью, когда ангел Азраиль (а.с.) будет забирать его душу, Аллаһ (с.т.) Всевышний не даст и не позволит его языку высказать Шаһадат. Пусть Аллаһ Всевышний сохранит нас от этого. Аминь!

Таков конечный результат человека, который не занимался тем, что любит Всевышний, его язык не был занят тем, что любит Всевышний, его язык не соответствовал языку верующего человека, Мусульманина. А язык Мусульманина всегда должен быть занят поминанием Аллаһа (с.т.) Всевышнего, наставлением, призывом к добру, если нет этого, то должен молчать.

Пророк (с.т.а.в.) говорит: «У кого на языке много разговоров, много слов (т.е. болтун), много разговаривает, у того в речи бывает много брани, много грехов. Брань приводит к грехам, а у кого много грехов, у того дорога в Ад». Этот хадис говорит о том, что язык становится причиной введения человека в Ад. По этой причине Абубакар (р.а.) – сподвижник Пророка (с.т.а.в.) 13 лет ходил держа камень во рту, под языком. Он это делал для того, чтобы не вести мирские разговоры. Он вытаскивал этот камень только тогда, когда собирался делать наставление или поминать Аллаһа (с.т.) Всевышнего.

Мааз (р.а.) спросил Посланника Аллаһа (с.т.а.в.): «О Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), какой поступок является самым наилучшим и самым достойным для верующего человека?»

Пророк (с.т.а.в.) высунул свой язык и сказал: «Крепко держи свой язык (т.е. уберегай свой язык от всего плохого)».

поступка, чем этот, нет для Мусульманина.

Али (р.а.) сказал своему сыну Хусейну (р.а.): «О мой сын, крепко держи свой язык и уберегай его от плохого, потому что все, которые погибли и сами себя уничтожили - от их языка».

Умар (р.а.) в одном из своих проповедей сказал: «Без сомненья Аллаһ (с.т.) Всевышний наш Господь и Он, обращаясь к нам говорит: «О сын Адама, как ты можешь призывать людей к чему-то, давать им наставление, призывать к хорошему, когда ты сам себя не призываешь. Ты не занят хорошими делами, не смотришь за собой. Твои поступки не соответствуют поступкам верующего человека, твой язык не соответствует языку верующего человека, твой взгляд не соответствует взгляду верующего человека. Как же ты можешь призывать другого человека думать о других, забыв про себя. [Как сегодня у нас, на себя никто не смотрит, а смотрит куда-то вдаль, т.е. на других людей. Все видят недостатки других, чужих, но никак не свои. Находят один недостаток и этот недостаток выводят на обсуждение, и обсуждают на весь мир. Как будто бы они сами чистые как Пророки, как будто бы у них нет никаких недостатков. Обсуждают всех, от Востока до Запада.]

О сын Адама, как же ты можешь говорить о людях плохо, вспоминать их с плохой стороны, обсуждать их, когда ты сам себя не обсудил и не знаешь? О дети Адама, вы обращаетесь ко Мне, зовёте Меня, однако убегаете от Меня. Это потому, что вы не занимаетесь тем, чем должны заниматься. Если вы обращаетесь ко Мне, вы должны соответствовать этому обращению. Я хочу, чтобы вы были поминающими своего Господа, чтобы ваш язык всегда был влажным поминанием Всевышнего, чтением Корана, чтением Салавата, призывом к добру. Постоянно вспоминайте свои грехи. Сидите у себя в домах, пока не очиститесь и не поймете кто вы. Вам выходить в общество и что-то говорить нельзя, пока не достигните этого».

это тот, кто знает и разбирается во времени, в котором живёт, в людях, с которыми живёт. Он должен разбираться в обществе и согласно этому вести свой разговор». То есть, Мусульманин должен знать свое место в обществе. А сегодня у нас не так, не зная где он сидит, с кем он сидит, какое у него общества, везде говорит одинаково. Это говорит о том, что этот человек неразумный, сумасшедший, потому что не смотрит где и как говорит.

Малик (р.а.) говорил: «Если ты заметил в своем сердце чёрствость, то знай, нет там милости, мягкости и любви к Всевышнему. Когда ты почувствуешь в своем теле слабость, т.е., встаешь с ленью, делаешь все нехотя, во всём заставляешь себя, и если заметишь в своем пропитание недостаток, то есть ничего у тебя не будет получаться, ты знай, причина этого – твой язык.

Сегодня мы говорим о том, что нас не касается, говорим о тех вещах, от которых нет пользы. Нужно следить за своим языком и исправлять его. Переведи его на поминание Всевышнего, на раскаяние, на чтение Корана и на другие богоугодные дела. Тогда все будет хорошо.

Мудрые люди сказали: «Посади свой язык в тюрьму, под стражу, пока он тебя не посадил». Если ты не будешь удерживать свой язык и следить за ним итог его таков, для тебя тюрьма будет на этом свете и на том, а на том свете тюрьма - это вечный Ад. Если человек не многословен и удерживает свой язык от порочного, следит за своей речью и оставляет излишество языка – это станет плодом, который приведёт его речь к мудро-

Оставление излишества взгляда, т.е. не смотреть на запретное – это наполнение сердца нуром Всевышнего. Когда взгляд человека случайно попадет на запретное, и он захочет повторно посмотреть, но при этом он сам себе скажет: «Побойся Аллаһа (с.т.)», и этим успокоит себя, Аллаһ Всевышний посмотрит на его сердце взглядом Милости и заполнит нуром и сердце начнет видеть Аллаһа Всевышнего, то ык от всего плохого)». В Сухуфи Ибранима (а.с.) есть, начнет замечать мудрость Ассаламу алейкум ва рах. Более достойного и лучшего написано: «Разумный человек Аллана Всевышнего. А когда туллани та ала ва баракатун.

человек смотрит на запретное, Аллаh (с.т.) Всевышний убирает Свой взгляд с его сердца, а это его гибель.

Кто оставит излишество в еде – это станет причиной сладости службы Аллаһу (с.т.) Всевышнему. Если человек хочет почувствовать сладость службы Всевышнему, то он не должен есть досыта.

Кто оставит излишество в смехе, тому Аллаһ (с.т.) Всевышний даст возможность и сладость, которым он будет видеть величие Аллаһа (с.т.) Всевышнего своим сердцем.

Кто оставит запретное в то время, когда его будут призывать к этому, и кто будет останавливать от запретного – это станет плодом его любви к Аллаһу (с.т.) Всевышнему.

Кто не будет наговаривать, обливать грязью и порочить людей - тот начнет видеть свои недостатки. Пока он будет обливать грязью других людей, он свою грязь никогда не увидит.

Кто оставит размышление о сущности Аллаһа (с.т.) Всевышнего, того не будут мучать сомненья. Сегодня это очень обсуждаемая тема у молодых, которые где попало и что попало читают, придают Аллаһу (с.т.) Всевышнему место, органы, всё это из-за того, что они начинают думать, какой же Аллаһ Всевышний, из чего Он состоит. Эта запретная тема для Мусульманина. Сущность Аллаһа (с.т.) Всевышнего для нас запретна. От размышлений, какой Аллаһ Всевышний, у Мусульманина могут появиться сомненья и они приведут его к лицемерию, а это приведёт к ширку. Потому-что при размышлении об Аллаће Всевышнем, человек может придать ему образ, подумать и представить себе какой Аллаһ Всевышний, а это приведёт к такому состоянию, которое сегодня есть у немалой части Мусульман.

Пусть Аллаh Всевышний сделает нас из тех, кто следит за своим языком, соблюдет требования Всевышнего, следит за своим телом, чтобы в Судный День Аллаһ Всевышний с нас не сделал спрос. Аминь! Я Раббаль 'алямин!

Ассаламу алейкум ва рахьма-

## ШЕЙХ СИРАЖУДИН ЭФЕНДИ

Дин-исламдин устаз я вун, Гьар муьруьддиз багьаз я вун, РикІяй къвезвай аваз я вун, Шейх Сиражудинх эфенди.

Сад Аллагьдин сирер чидай, Тарикьатдин рекьер чидай, Муъминарин рикІер чидай,

Шейх Сиражудин эфенди.

Кьибле патан Дагъустандин, Чирагъ я вун дин Исламдин. Устад я вун чи эллерин, Шейх Сиражудин эфенди.

Аллагьдин тІвар ийиз зикир, Михьи ийиз халкьдин фикир, Шафагьатдиз гьазур ийир, Шейх Сиражудин эфенди.

Дербент, Хурик бабвул аб-ваб, Маканар я авай суваб, Халикьди чаз гурай жаваб, Шейх Сиражудин эфенди.

Устаз-вун чи руьгьдин дарман, Женнет фурдавус тир макан. Суннатдай физ Мегьамедан, Шейх Сиражудин эфенди.

Гьазимшандин рагьимдалди, Зул-Жалалдин адилдалди, Женнет мукьва ийиз валди, Шейх Сиражудин эфенди! Амин! Амин!Амин!

Сулейман Пашаев, имам села Советское, Магарамкентского района

# Из наставлений Шейха Исамудина Эфенди (кь.с.) Господин всех созданий Пророк Мухьаммад

(Начало на 1 стр.)

много нужно читать Салават, мавлиды, пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний примет наши Салаваты и мавлиды из-за уважения к нашему господину Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.), изза уважения к этому месяцу. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний ко всем, кто от нас ушел, кто с нами находится, нашим близким, родным проявляет милость. Пусть Аллаһ (с.т.) простит нас. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний даст нам силы и возможность укрепиться на Его пути, чтобы мы, и те, кто нас любит, окружает, укрепились, объединились вокруг дороги Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), чтобы мы были вместе, не разделялись, не раскололись, чтобы мы держались за ту дорогу, которую оставили нам наш Пророк (с.т.а.в.) и те, кто были

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний обрадует душу нашего Пророка Мухьамада (с.т.а.в.), души асхабов, души всех тех, кто поставил нам дорогу. Аминь! Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний обрадует душу нашего Устаза, Шейха Сираджуддина Эфенди аль-Хурики (кь.с.). Аминь!

Пусть Аллаһ (с.т.) примет наш сегодняшний мавлид, пусть Аллаһ (с.т.) примет наши садакьа. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний награду этого мавлида даст нашим семьям, близким и родным. Аминь! Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний убережет нас от всех несчастий, от всех болезней, от всего плохого. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний поселит нас в Раю, вместе с нашими близкими. Аминь!

Вот уже сколько лет мы в каждую субботу собираемся и делаем мавлид, это баракат нашего Устаза Шейха Сираджудинна Эфенди аль-Хурики (кь.с.). Пусть Аллаһ Всевышний еще больше увеличит наш маджлис, ещё больше даст благодать нашему

В этом маджлисе, мавлиде Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), мы сделаем небольшой ваъз, наса'ат. Без наставления маджлис не бывает. Украшение маджлиса - это наставление. Для чего мы делаем наставление, для того, чтобы наши сердца чуть смягчились, стали чуть ближе к Аллаһу (с.т.) Всевышнему.

Был такой асхаб Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) по имени Каъбуль Ахбар (р.а.), он был большим учёным Товрата, Инджиля и Корана, был носителем короны риваятов, как он, ни один асхаб столько риваятов не знал

От Каъбуль Ахбара (р.а.) передается, что Аллаһ (с.т.) Всевышний Пророку Мусе (а.с.) сделал вахью в Товрате, (Каъбуль Ахбар знал наизусть Товрат) и сказал: «О, Муса! Если не было бы среди людей тех, которые постоянно восхваляют Меня, благодарят Меня, ценят все блага, которые Я им даю, когда они думают об этом, их глаза бывают в слезах, они постоянно находятся передо Мной в страхе, если бы не они, Я не одну каплю дождя не отправил бы с неба, ни одно зёрнышко не выросло бы, которое вы сажаете, как бы вы за ними не ухаживали.

О, Муса! Если на Земле не было бы людей, которые говорят «Ля иляћа илляллаћ» [поэтому, эти слова нужно часто и постоянно повторять, чтобы наш язык все время был влажным этими словами], Я этот мир сделал бы для вас Адом (т.е. поставил

бы мучения, наказания Ада в этом щих грехи, пугай Моим Адом, накамире).

О, Муса! Если не было бы тех людей, которые постоянно просят у Меня, Я убрал бы Свою Милость от Своих рабов и отдалился бы от них, и вы не нашли бы Мою Милость нигде. Чем больше вы будете просить у Меня, тем больше Я стану ближе к вам. [Поэтому, нам надо много прозанием.

О, Муса! Если ты хочешь, чтобы Я тебя не опечалил в Судный День, в день тяжести, в день спроса, каждое утро встречай с влажным языком от Зикра, от поминания Господа и каждый вечер ты встречай с влажным языком от Зикра, (т.е. постоянно будь в Зикре, тогда для тебя не будут ужа-



сить, просить искренне, а чтобы наши просьбы, молитвы были искренними, нам нужно отойти от запретного, т.е. харама. Пока наши глаза смотрят на запретное, пока наши уши слышат запретное, пока мы едим запретное, наши молитвы не будут приняты. Мы должны быть искренними с Аллаһом (с.т.) Всевышним, чтобы наши ду а принялись.

О, Муса! Если не было бы тех людей, которые служат мне искренне, преданно, Я не дал бы возможность грешникам раскаяться, не простил бы их грехи.

О, Муса! Остерегайся высокомерия. У кого на мискаля зарра будет высокомерие, хоть если он придет со службой равное всех людей, Я введу его в Ад. [Пусть Аллаћ (с.т.) Всевышний убережет нас от высокомерия и не делает нас из высокомерных. Аминь!] Даже если это будешь ты, с кем Я разговариваю, или Мой друг Ибраним (а.с.), Я всё равно введу в Ад. [Почему Аллаћ (с.т.) так говорит, потому что это качество иблиса, шайтана. Сколько лет он служил Господу, был учёным, был выше всех, но проявив высокомерие, отдалился от Милости Всевышнего Аллаһа (с.т.). Пусть Аллаһ (с.т.) убережет нас от этого. Аминь!]

О, Муса! Если ты хочешь, чтобы Я был твоим любимцем всю твою жизнь, чтобы в твоей могиле Я был другом, помощником для тебя, тогда ты в могиле не будешь чувствовать одиночество, много читай

Мою книгу. Много читающий Мои книги человек - тот, который хочет, чтобы Я его любил, чтобы в могиле Я был его другом.

О, Муса! Если ты хочешь, чтобы Я тебя не забывал, в каком бы состоянии ты не был, люби бедных. Не выбирай людей по их положению, званию, состоянию, богатству или уму. Больше будь с бедными людьми, потому что в их сердцах, ты найдешь Меня, а тех, которые отходят от пути Аллаһа (с.т.), ослушных, совершаюсы, страх Судного Дня. А у нас, утром гъийбат, вечером гъийбат.) Поистине Ад, все мучения, муки, огонь, который там есть, для каждого мушрика, который придает Аллаһу сотоварища и того, кто бывает ослушным своим родителям. Поистине Моя Милость, Моя помощь, Моя защита, Моё прошение для тех, кто радуется, когда радуются их родители, печалятся, когда печалятся их родители, плачут, когда плачут их родители, кто постоянно думает, как обрадовать своих родителей, их сердца, чтобы они не были в печали. Для них Моя Милость, для них Моё прошение, для них Моя защита. [Пусть Аллаһ (с.т.) сделает нас из тех, кто любит, почитает и уважает своих родителей. Аминь!]

О, Муса! Если ты хочешь, чтобы у тебя не было жажды в Судный День, постоянно проси прошение за себя. за своих верующих братьев и сестер. Скажи: «О, Аллаһ (с.т.)! Прости нас, нашу общину, наших родителей, братьев и сестёр».

О, Муса! Если ты хочешь в Судный День награду, равное всех людей, которые совершили хорошее, навещай своих близких, родных, братьев, сестер во время их болезни, делай ду а за них, попроси их, чтобы они сами ду а сделали, если у них бу дет какая-нибудь нужда, помоги им.

(После этого Муса (а.с.) семь дней выделил себе из месяца и посещал больных, искал бедных, факьиров, мискьинов, отдавал им свое последнее и постоянно заботился о них. А мы сегодня думаем только о себе).

О, Муса! Если ты хочешь, чтобы Я был ближе к тебе, чем твои слова к твоему языку, чем твое наушение к твоему сердцу, чем твоя душа к твоему телу, чем свет к твоим глазам, произноси много Салават на Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.).

[Уважаемые братья и сестры! Обратите внимание, – Аллаh (с.т.) говорит это Мусе (а.с.), тому, которого называют «Калимуллаһ» – разговаривающий с Аллаһом (с.т.). Поэтому и нам нужно много Салават читать на господина нашего Пророка Мухьамада (с.т.а.в.), Пророка Пророков, Пророка нашего уммата, чтобы и для нас Аллаһ (с.т.) Всевышний стал та-

О, Муса! Доведи это до всех детей Исраиля. Пусть каждый из твоего рода, из сыновей Исраиля, в Судный День, который будет стоять и ждать встречи со Мной знает, если он будет против Ахьмада (с.т.а.в.), хотя бы одним дыханием, Я не буду его встречать, а его встретят ангелы Ада Забани, которые будут наказывать и мучать. Между Собой и этим человеком Я поставлю преграду и он не увидит Меня, не одно его хорошее деяние Я не приму, и не получит он заступничество не от кого, и ни один ангел не проявит к нему милость в Судный День, даже если ангелы будут делать истигьфар за него, Я всё равно его введу в Ад. Доведи до них, до сынов Исраиля, тот, кто будет верить в Пророка Мухьаммада – это самый ценный человек для Меня.

[Дорогие братья и сестры! Чтобы Аллаһ (с.т.) Всевышний полюбил и ценил нас, мы должны крепко и сильно любить нашего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), больше чем себя, своих родителей, своих детей, больше всего того, что создано.]

Кто будет подтверждать пророчество Мухьаммада (с.т.а.в.), Коран (т.е. жить по нему), на того Я в Судный День посмотрю взглядом Милости, а кто пойдет против того, с чем пришел Пророк Мухьаммад (т.е. шариат), хотя бы одной буквой, Я введу его в Ад, лицом вниз».

Сегодня что происходит в нашем обществе, мы говорим: «Шариат нам не нужен, мазхаб нам не нужен, тарикьат нам не нужен, наставник нам не нужен». Это говорит о том, что мы идём против Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), мы не разбираясь, не понимая, не зная свою религию, говорим так, так нельзя уважаемые братья. Поэтому, нужно быть аккуратными, когда мы что-то говорим, что-то объясняем.

Пророк Мухьаммад – милость для нас, баракат для нас, нур для нас, все для нас. Если вы хотите быть счастливыми, здоровыми в этом мире, если вы хотите чтобы Аллаһ (с.т.) Всевышний уберёг вас от всего плохого, что в этом мире есть, если вы хотите в Судный День войти в Рай, надо любить Пророка Мухьаммада (с.т.), держаться за его религию, крепко держаться за его шариат, крепко держаться за дорогу асхабов, дорогу мазхабов, дорогу тарикьата, других дорог нет, все остальные дог в заблуждение, тогда Аллаһ (с.т.) Всевышний проявит к нам свою Милость.

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний проявит к нам свою Милость. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний даст нашему собранию баракат. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний увеличит наши благие деяния, очистит наши сердца от всего плохого. Пусть Аллаһ (с.т.) будет доволен нами, нашими родителями.

Ещё раз всем тем, который посетили этот мавлид, мы говорим спасибо большое.

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний примет наш мавлид. Аминь! Я Раббаль 'алямин!

Ассаламу алейкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракатуһ.

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Когда вы видите человека, больше вас наделенного благами, подумайте о людях, наделенных меньше вас».

# Мавлид — День Рождения Пророка (с.т.а.в

(с.т.а.в.) говорит: «Мы послали тебя как Милость для миров» (21:107), и Пророк (с.т.а.в.) в одном из хадисов сказал: «Я послан как Милость, а не как проклятие» (Ас-Суйюти I, 2583), а в другом хадисе сказал: «Поистине, я Милость и наставление» (Аль-Хаким, 1, 100). Из этого видно, что Пророк (с.т.а.в.) – это великая Милость, а разве может Аллаһ (с.т.) запретить нам радоваться рождению этой великой Милости? В Коране по этому поводу есть такой аят: «Скажи: «Это милость Аллаһа и Его милосердие». Пусть они радуются этому» (10:58). По поводу тафсира этого аята имам ас-Суйюти передает слова Ибн Аббаса: «Дар Аллаһа (с.т.) – это знания, а его Милость – это Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.)». [Ад-дурр аль-мансур; 'Алауд-Дин 'Абидин «Аль-хадият уль- 'алаия»].

Также Аллаһ (с.т.) в Коране сказал: «И рассказываем Мы тебе из вестей про Посланников, чтобы укрепить тебе твое сердце» (11:120). Из этого становится ясно, что смысл ниспослания биографии Пророков – это укрепление сердца Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), однако нет сомнения в том, что мы в наше время еще больше нуждаемся в укреплении наших сердец посредством изучения биографии Пророка (с.т.а.в.) и его Сунны.

Что же касается мавлида, то он побуждает нас усерднее благословлять Пророка (с.т.а.в.), как об этом сказано в аяте: «Поистине, Аллаһ (с.т.) и его ангелы благословляют Пророка! О вы, которые уверовали! Читайте на него благословение и приветствуйте саламом» (33:56), а так как Аллаћ (с.т.) требует от нас приветствий в адрес Пророка (с.т.а.в.), то действия, которые способствуют этому, также являются требованием Аллаһа (с.т.).

Аллаһ (с.т.) в Коране приводит аят: «Сказал Иса, сын Марьям: «О Аллаһ (с.т.), Господь наш! Низведи нам трапезу с неба! Это будет праздником для нас от первого до последнего и знамением от Тебя. И даруй нам удел, ведь Ты лучший из дарующих уделы!» (5:114). Низведение этой трапезы было радостным праздником и знамением Аллаһа (с.т.) для всех людей, поэтому нам еще больше следует радоваться рождению Пророка (с.т.а.в.), который явился Величайшей Милостью для миров, как об этом сказано в Коране: «Мы послали тебя как Милость для миров» (21:107).

Рождение Пророка (с.т.а.в.) - это великий праздник и радость даже для того, кто не уверовал в Пророка (с.т.а.в.). Передается, что Абу Лахаб, услышав радостную весть о рождении Пророка (с.т.а.в.), освободил свою рабыню по имени Сувайба, которая сообщила ему об этом. Именно по этой причине Аллаһ (с.т.) облегчает его наказание каждый понедельник (Аль-Бухари I, 3, 363; ас-Сухайли в «Ар-рауд аль-анф» 5, 192; Аль-Аскьалани «Фатх аль-бари би шарх сахих аль-оухари»).

Имам чтецов аль-Хафиз Шамсуд-Дин ибн аль-Джазари в своей книге «Араф ат-тариф би мавлид аш-шариф» пишет: «После того как умер Абу Лахаб, некоторые люди увидели его во сне и спросили: «Как ты?» Он ответил на это: «В Аду, но каждый понедельник мне облегчают наказание за то, что я, услышав о рождении Пророка (с.т.а.в.), освободил свою рабыню Сувайбу, а также за то, что она вскармливала Пророка (с.т.а.в.)». Посмотрите на Абу Лахаба, он неверный, которого порицает Коран, но, несмотря на это, он удостоился блага Пророка (с.т.а.в.) за то, что он обрадовался рождению Пророка. Следовательно, если мусульмане будут радоваться рождению Пророка (с.т.а.в.), то

Аллаћ (с.т.) в Коране о Пророке получат за это огромное вознаграждение. По этому поводу аль-Хафиз Шамсуд-Дин Мухаммад ибн Наср-уд-Дин ад-Димашки сказал: «Посмотрите на этого неверного, опороченного в Коране, ведь ему обещано вечное наказание, и оно облегчается каждый понедельник только за то, что он обрадовался рождению Пророка (с.т.а.в.). Каково же должно быть состояние мусульманина, единобожника, который всю свою жизнь радуется рождению Пророка».

Ведь и сам Пророк (с.т.а.в.) особо выделял и возвеличивал этот великий день. В благодарность он постился каждый понедельник, по этому поводу в одном из своих хадисов Пророк (с.т.а.в.) сказал: «В этот день я родился ив этот день мне был ниспослан Коран» (Муслим, 2838; Абу Дауд, 2425; ат-Тирмизи, 749; ан-Нисаи, 2382). Празднование этого дня может проходить по-разному, кто-то постится, кто-то кормит других, кто-то собирается для того, чтобы говорить салаваты или слушать рассказы о нем, что бы мы ни делали, - все говорит о значимости этого праздника.

Сам Пророк (с.т.а.в.) тоже признавал связь дней с какими-либо великими событиями. Примером этого служит день 'Ашура. Когда Пророк (с.т.а.в.) прибыл в Медину и узнал, что иудеи постятся в этот день, то поинтересовался о причине этого. Ему сообщили, что в этот день Аллаһ (с.т.) спас пророка Мусу (а.с.) и утопил его врагов. Узнав это, Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Мы имеем больше прав на Мусу (а.с.)» – и повелел мусульманам поститься в этот день.

Также от Анаса (р.а.) передается, что Пророк (с.т.а.в.) совершил свою акьикьу (Заклание животного в ознаменование рождения ребенка) после начала Пророчества, несмотря на то, что его дед Абдуль-Мутталиб совершил это на седьмой день после его рождения. Как известно, акьикьа второй раз не совершается, однако Пророк (с.т.а.в.) совершил ее из благодарности Аллаһу (с.т.) (Ac-Суйюти II, 1, 292.).

Также известно, что Пророк (с.т.а.в.) особо выделял пятницу, говоря, что в этот день родился Пророк Адам (а.с.). Исходя из этого, день рождения Пророка (с.т.а.в.) заслуживает еще большего внимания. В Исламе выделяются не только даты, но иногда даже и места. Например, ангел Жабраил (а.с.) повелел Пророку (с.т.а.в.) совершить молитву в Байт-Лахм. После молитвы он спросил у него: «Знаешь ли ты, в каком месте совершил молитву?» Когда Пророк (с.т.а.в.) ответил: «Нет», Жабраил (а.с.) сказал: «Ты совершил молитву там, где родился Иса (a.c.)». (Аль-Байхаки II, 2, 356).

Мавлид – это такое событие, празднование которого признали мусульманские ученые всех стран. Более того, его необходимо праздновать, так как в одном из хадисов Пророка (с.т.а.в.), переданном Ибн Мас'удом, сказано: «То, что мусульмане признают доором, является добром перед Алланом (с.т.), а что мусульмане признают злом, то является злом и перед Аллаhом (с.т.)».

Изучение качеств и чудес Пророка (с.т.а.в.) усиливает веру мусульман и их любовь к Пророку, что говорит о необходимости праздновать его рождение. Ведь те деяния, которые усиливают веру, обязательны.

Празднование дня рождения Пророка (с.т.а.в.) является возрождением памяти о нем и нисколько не противоречит Исламу. Ведь многие действия хаджа по своей сути также являются возрождением памяти о некоторых великих событиях и людях в истории Ислама. Все эти действия: и бег между холмами Сафа и Марва, и жертвоприношение, и бросание камней – все это связано с великими событиями в нашей истории, и мусульманин, совершая хадж, возрождает их в памяти.

### Высказывания ученых о праздновании Мавлида по случаю рождения Пророка (с.т.а.в.)

Ибн Хаджар аль-Хайтами сказал: «Неоспоримым фактом является то, что одобряемое нововведение (бида хасана) желательно (мандуб), также и празднование мавлида с присутствием большого числа людей относится к одобряемым нововведениям (бида хасана)».

Учитель имама ан-Навави шейх Абу Шама сказал: «Как прекрасно это нововведение (бида хасана), которое появилось в наше время. Каждый год в день рождения Пророка (с.т.а.в.) мусульмане дают подаяние, совершают праведные деяния и радуются. Это не только благодеяние в отношении нуждающихся - это проявление любви к Пророку (с.т.а.в.), это благодарность Аллаһу (с.т.) за то, что Он ниспослал Пророка (с.т.а.в.), как Милость для миров».

Ас-Сахави сказал: «В первые три века Ислама никто из салафов не совершал этого, этот праздник появился позже. В этот день мусульмане во всех концах исламского мира раздают подаяния, читают мавлид, и именно поэтому на них простирается благо» ['Али ибн Бурхануд-Дин аль-Халаби «Ас-сира аль халабия»; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр альбашар»; Мустафа Исмаиль аль-Мадани «Ан-нусрат ун-набавия лишшейх 'ала хашим шарх ар-рая Лиль-фариси»; Зияуддин аль-Макдаси «Аль-хикаят альмансура»]).

Ибн Жавзи сказал: «Одна из особенностей этого праздника - умиротворенность, радость и достижение цели» [там же].

Ас-Суйюти сказал: «Этот праздник относится к бида хасана, и празднующий его получает вознаграждение, так как возвеличивает Пророка (с.т.а.в.) и радуется его рождению» [Жалалуд-Дин ас-Суйюти «Аль-хави лиль-фатава»; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; ]. Также он сказал: «Нам желательно радоваться и благодарить Аллаһа (с.т.) в день рождения Пророка (с.т.а.в.), а также собираться вместе, кормить нуждающихся и совершать другие деяния, приближающие нас к Аллаһу» [Жалалуд-Дин ас-Суйюти «Аль-хави лильфатава»; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр альбашар»; Ар-рух]. Он же сказал: «Везде, где читается мавлид, присутствуют ангелы, а также милость и довольство Аллаһа (с.т.) нисходит на этих людей» [Васаил ли шарх аль-масаил].

Ибн аль-Хадж сказал: «В понедельник двенадцатого Рабиуль авваль нам всем следует совершать больше богослужении в олагодарность за то, что Аллаһ (с.т.) дал нам такое благо – Пророка (с.т.а.в.)» [Аль-мадхал ила ат-тасаввуф; Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»].

Шейх Ахмад Зайни Дахлян сказал: «Одно из проявлений возвеличивания Пророка (с.т.а.в.) – чтение мавлидов и радость в ту ночь, когда он родился».

Аль-Хафиз аль-Ираки сказал: «Проведение праздников, пиров, кормление нуждающихся считается одобряемым и желательным (мустахаб) в любое время. К таким же желательным действиям относится и проявление радости по случаю рождения Пророка (с.т.а.в.). То, что это относится к нововведениям, еще не говорит о том, что оно запрещается, ведь сколько нововведений имеют статус одобряемого (мустахаб) и даже настоятельно рекомендуемого (ваджиб)».

Шейх-уль-ислам Ибн Хаджар аль-Аскаляни сказал: «В основе мавлида Пророка (с.т.а.в.) – нововведение, так как в первые три века Ислама салафы не праздновали его. Однако этот праздник вбирает в себя столь много позитивного, что мы относим его к одобряемому нововведению (бида хасана). И я нашел достоверное доказательство дозволенности этого праздника. Когда Пророк (с.т.а.в.) прибыл в Медину, то увидел, что иудеи постятся в день Ашура и, узнав, что причина этого - благодарность за спасение Мусы (а.с.) от его врагов, повелел мусульманам также поститься в этот день. Благодарить Аллаћа (с.т.) можно по-разному: совершать молитвы, земные поклоны, пост, читать Коран, давать садакьа. И разве может быть для нас благо большее, чем послание Пророка (с.т.а.в.), именно поэтому мы должны в этот день проявлять свою благодарность Аллаһу (с.т.) за эту Милость. Нам следует читать Коран, петь назмы, прославляющие Пророка (с.т.а.в.), тем самым мы будем усиливать свою Веру. Что же касается таких проявлений, как пустословие или какие-либо запретные действия, то от них необходимо воздержаться, так как они противоречат сути этого праздника» [Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; Арpyx].

Йбн Абидин сказал: «Знай, что одно из одобряемых нововведений празднование дня рождения Пророка (с.т.а.в.)». Также он сказал: «В этот день желательно собираться, для того чтобы знакомиться с биографией и чудесами Пророка (с.т.а.в.), так как это одно из наиболее верных средств приближения к Аллаһу (с.т.)».

Шейх Хуснайн Мухьаммад Махлюф, шейх Аль-Азхара, сказал: «В этот вечер, а также в другие вечера этого лучезарного месяца следует вспоминать Аллаһа (с.т.) и благодарить его за эту Милость. А это подразумевает соблюдение адабов, покорность Аллаһу (с.т.), отдаление от запретного, нежелательного и нововведений. Также к числу проявлений благодарности относится помощь нуждающимся. Несмотря на то что этого не было во времена Пророка (с.т.а.в.) и праведных салафов, в этом нет ничего предосудительного, более того - это одобряемая Сунна» [Файруз Абади «Ас-салату валь-бишр фи ас-салати 'ала хайр аль-башар»; Абу Абдулла Мухьаммад ибн Идрис аш-Шафи'и «Аль-умм»].

Шейх Мухьаммад Мутавалли аш-Шарави сказал: «Мы имеем право каждый год радоваться, праздновать этот день в ознаменование этого великого события».

Аль-Мубашшир ат-Тарази (бывший шейх аль-Ислам в Туркестане) сказал: «Празднование дня рождения Пророка (с.т.а.в.) ооязательно (ваджио), так как помогает противостоять вредным праздникам, которые выдуманы в наши

Порядок проведения мавлида Пророка (с.т.а.в.)

Мавлид не имеет своего определенного и обязательного порядка проведения, во время мавлида можно совершать любые деяния, имеющие позитивные цели и последствия, важно, чтобы общим духом его была покорность Аллаһу (с.т.). Даже если мы будем проводить мавлид не по общепринятому порядку, а вместо этого будем рассказывать различные истории из биографии Пророка (с.т.а.в.), послушать проповеди, почитать Коран, то это тоже будет правильным.

«Три порока убивают душу: болтливость, лень и обжорство». Фузайл бин Ийад (кь.с.)

Всевышний Аллаћ (с.т.) сказал: «Несомненно, Аллаћ (с.т.) оказал Милость верующим, когда отправил к ним Пророка (с.т.а.в.), самого достойного из их же среды, который читает им аяты Корана, очищает их и учит их Писанию и мудрости, хотя прежде они и пребывали в явном заблуждении». (Семейство Имрана, 164.)

Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.), родился в понедельник, 12 числа месяца Рабиуль-авваль, в Священной Мекке. Семь земных и семь небесных сфер, весь мир промолвил: «Добро пожаловать, о Посланник Аллаһа (с.т.)!». Животные и птицы радовались и предупреждали о приближении и появлении на свет нашего любимого и последнего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Ночью этого дня все идолы, находящиеся в Каабе попадали сами собой. До этого дня была засуха, несколько лет не шли дожди, и на деревьях не было ни одного лепестка, и именно в этот день лил дождь, все радовались, всем было хорошо и весело. И этот год назвали потом «Изобильным годом». Он появился на свет в доме, который получил название «дар аль-мавлид», что означает «дом рождения». Это произошло в 571 году по христианскому летоисчислению. Тот год запомнился арабам как «год слона». Родителями Пророка (с.т.а.в.), были сын Абд аль-Мутьалиба Абдулла и дочь Вахба Амина. Его отец умер еще до рождения своего сына, и дед Пророка Абд аль-Мутъалиб назвал его Мухьамма-

Каждый мусульманин обязан достойным образом почитать Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), сделать ниспосланный ему Священный Коран своим законом, брать пример с его прекрасных моральных качеств и принимать участие в распространении на Земле единобожия, с которого он начал проповедовать Ислам.

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), сказал: «У меня есть пять имен — Мухьаммад (восхваляемый), Ахьмад (самый достойный похвалы), аль-Махи (уничтожающий), руками которого Аллаһ (с.т.) уничтожил неверие, аль-Хашир (собирающий), у ног которого люди будут собраны [в День Воскресения], и аль-Хакиб (последний), после которого больше не будет Пророка». Аллаһ (с.т.) назвал Его кротким и милостивым. (Этот хадис передали аль-Бухари и Муслим).

Посланник Аллаћа (с.т.а.в.), назвал себя именами и сказал: «Я – Мухьаммад Ахьмад аль-Мукаффи (последний из Пророков), Пророк покаяния и Пророк Милости». (Этот хадис передал Муслим.)

Первое создание Всевышнего это нур (луч) Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Начиная с Пророка Адама (а.с.), этот луч передавался хорошим людям. Этот случай Аллаһ (с.т.) изрек в священном Коране: «Твой луч передавался только поклонившимся Аллаһу (с.т.) и дошел до тебя». (Сура Шуара-219) А в хадисах говорится: «Аллаһ (с.т.) Всевышний создал мир и среди них выбрал для Меня самую лучшую землю, – Аравию. Там Он создал разные племена и выбрал для Меня самое лучшее племя Бани Хашим (из рода Курейш), а среди них выбрал лучшую семью и в этом доме создал Меня. Поэтому Моё тело и душа являются самыми прекрасными и Моё поколение самое лучшее. Если кто-то любит их, то любит ради Меня, а если кто-то сделает им что-то плохое, то это будет сделано Мне».

Пророк Адам (а.с.) был озарен нуром (лучом) Мухьаммада (с.т.а.в.). От него нур (луч был передан матери человечества Хавве (Еве), и от неё Пророку Шису и т.д. Когда Пророк Адам (а.с.) был на пороге смерти, Он позвал своего сына и сказал: «Сынок! Луч, который сияет меж твоих бровей – это луч последнего Пророка Мухьаммада

(с.т.а.в.). Береги и передавай его хорошим верующим». Поручение и луч передавались от отца к сыну. И наконец, этот Луч достался своему Хозяину (почтение и приветствие ему). И в каждой эпохе, в каждой эре предки нашего любимого Пророка (с.т.а.в.) узнавались по этому лучу. Тот человек, который озарялся этим Благословенным Лучом, был самым красивым и самым сияющим среди других. Например, от Пророка Таруха был передан его сыну Ибраћиму, от него сыну Пророку Исмаилу, Аднану, Мааду, Низару и так было всегда, и последним - нашему Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.).

Каждый верующий мусульманин должен знать, что все мукаллаф (ответственные в шариатском понимании) должны знать, что он из Курайшитов

человечества. Ибо, Ему дано было увидеть, что без подобных знаний, люди обречены на бессмысленное, а значит, ничтожное существование в этом мире и бесконечные муки в жизни вечной. Именно поэтому Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) ценил свое рождение, но отнюдь не как факт из собственной биографии, а видел в нем проявление Бесконечной Милости Создателя к людям. И Он не уставал благодарить Аллаһа (с.т.) Всевышнего за этот бесценный дар возможности спасения для всего человечества.

Впервые официально Мавлид от-

Впервые официально Мавлид отметили в начале VII века Хиджры по указанию короля местности Ирбиль, который был известным теологом и богобоязненным человеком. Он отличался особой храбростью, за что арабы назвали его Музаффаром (Победителем), он был зятем Салахуддина

# Mавлид Пророка Myxbammaда (с.т.а.в.)

Передано от Абу Хурайры, что Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), сказал: «Поистине, когда Всевышний Аллаһ (с.т.) сотворил создания, Он разделил людей на две части. Одну часть на арабов, а другую часть на аджам (неарабов), и выбор Его пал на арабов. Затем Он разделил арабов ещё на три части. Так первая часть стала — аль Йаман, вторая — аль Музар и третья — аль Курайш.

И выбор Всевышнего Аллаћа (с.т.) выпал на аль Курайш. Затем, Он вывел Меня из тех лучших (бану Хашим), из которых Я и являюсь. Привёл его Ат-Табрани в (сборнике хадисов) Аль-Авсат и сказал: «Это достоверный хадис». О достоверности этого хадиса свидетельствует хадис Ибн Умара и Абу Хурайры. А также хадис Василята ибн Аль-Аскаа, он рассказал, что Посланник Аллаћа (с.т.а.в.), сказал: «Воистину, Аллаh (с.т.) избрал Кинаната из бану Исмаила и избрал из бану Кинаната Курайш и избрал из Курайша бану Хашим и избрал Меня из бану Хашима». Это достоверный хадис, его передал Муслим в своём (сборнике) Ас-Сахих. Ахьмад бин Ханбали передал, что Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Воистину, Аллаһ (с.т.) избрал из детей Ибранима (а.с.) Исмаила, и избрал из детей Исмаила (а.с.) бану Кинанат, и избрал из бану Кинаната Курайш, и избрал из Курайша бану Хашим и избрал Меня из бану Хашима». Передал его Ат Тирмизи в своём (сборнике) Аль-Джамиъ.

Когда человечество в очередной раз погрузилось во мрак язычества, предав забвению Веру предков, поклонявшихся Единому Создателю, была явлена миру великая Милость Мудрого Господа: Он ниспосылает на землю Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), как превосходный пример жизни, достойной высокого звания человека — избранного творения Аллаћа (с.т.).

Мухьаммад (с.т.а.в.) пришел с миссией провозвестника Истины от Бога в то время, когда люди утратили понимание самых важных вопросов бытия: кто есть Создатель всего сущего? Что такое жизнь? Зачем человек пришел в этот мир? И только благодаря Призыву Божьего Посланника Мухьаммада (с.т.а.в.), этим, доселе невежественным людям открылся Прямой путь, и судьбы последующих поколений осветились Истинной Верой в Единого Бога.

Сам Пророк (с.т.а.в.) лучше, чем кто-либо из живущих, осознавал великую ценность своей Посланнической миссии. Он понимал, как необходимы каждому человеку передаваемые Им от Создателя знания — исчерпывающее руководство к жизни для всего

аль Аюби, т.е. мужем его сестры. Для решения вопроса о законности проведения Мавлида он собрал известных ученых-теологов, разбирающихся в халисах.

До Пророка, мир ему, и при его жизни не было термина «Мавлид», обозначавшего само действо. При жизни Пророка (с.т.а.в.) многих терминов не было, ставших потом известными всему исламскому миру. Эти термины суть «фикх», «тафсир», «мусталах ал-хадис», «усул ад-дин», «мантик», «нахв», «сарф» и многие другие. Но науки, стоящие за этими терминами существовали и до рождения Пророка (с.т.а.в.) и при его жизни.

Да и можно ли запретить все нововведения, которые становятся насущной необходимостью в современном мире. Следуя порочной логике запрещения всего нового, можно дойти до абсурда и запретить также печатать книги, заниматься научными исследованиями, открывать исламские учебные заведения, воздвигать минареты возле мечетей, покрывать мрамором мечети в Мекке. Можно даже запретить использование новейших полиграфических методов для издания Корана, запретить проставлять в его тексте огласовки для облегчения чтения Священной книги, исполнять азан дважды по пятницам, распространять проповеди духовных лиц с помощью средств массовой информации, использовать акустические и электронные средства информации.

Великие имамы, знавшие о запретных нововведениях, считают, что харамом (запретным) считается такое нововведение, которое противоречит Корану, Хадисам или мнению высокочтимых имамов-основателей мазхабов (учений). Если же возникшее позже не противоречит ни Корану, ни Хадисам, ни мнению основателей мазхабов, то такое новшество достойно похвалы.

Отсутствие термина «Мавлид» в хадисах некоторые люди трактовали как якобы «запрет на проведение Мавлида». Однако, Аль-Хафиз Ас-Суюти в статье «Добрые намерения в совершении Мавлида» говорил об отношении Шариата к проведению Мавлида Пророка (с.т.а.в.) в месяце Рабиуль-Авваль следующее: «Основой для проведения Мавлида является собрание людей, чтение отдельных Сур Корана, рассказы о тех знаменательных событиях, которые произошли во время рождения Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) и приготовление соответствующих угощений. Если Мавлид проводить именно в такой форме, то это новшество одобряется Шариатом, и за это мусульмане получают савваб (вознаграждение от Аллаћа (с.т.), так как делают это для возвеличивания Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), для того, чтобы показать, что Его рождение является радостью для верующих».

Участие в мавлиде требует особого поведения. Во-первых, надо иметь искреннее намерение (нийат) исполнить желание пригласившего. Во-вторых, нужно отбросить любые неблагочестивые мысли. В-третьих, идя на мавлид, необходимо совершить ритуальное омовение и умаститься дозволенными благовониями. На мавлиде следует отрешиться от мирской суеты; житейских трудностей, желаний, сомнений. Женщины и мужчины совершают и слушают мавлид раздельно. Если нет возможности расположиться удобно по отдельным помещениям, то между ними нужно повесить плотный занавес. Угощение на мавлиде должно подаваться по средствам устроителя мавлида. Мавлиды проводятся в день и месяц дарования Пророку (с.т.а.в.) земной жизни. В этот месяц нужно больше читать и слушать проповеди. Этот месяц может стать для вас и месяцем мусульманского призыва. Мавлиды можно проводить и в любое другое время. Не следует думать, что проведение мавлида может снять с мусульманина исполнение его обязанности совершать намаз, пост и пр., а потому мавлид не должен совпадать со временем совершения намаза. Лучше исполнить несколько различных мавлидов в форме назм – в несколько вечеров и с чтением благочестивых книг. Мавлид содержит рассказы о деяниях Посланника (с.т.а.в.), просьбы о заступничестве и т.д. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) - заступник для верующих перед Аллаһом (с.т.) в Судный День. С просьбой о заступничестве (шафаат) обращались к Посланнику (с.т.а.в.) при его жизни, к нему обращаются и теперь. Просьба о заступничестве – проявление истинной Веры в Аллаhа (с.т.) и проявление уважения к Его Посланнику. Любому мусульманину, знающему, что Бог Един и нет у него сотоварищей, понятно, что без воли Всевышнего никто и никому не может стать заступником. Однако по воле Аллаһа (с.т.) Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) – заступник для мусульман, ибо сказано: «Мое заступничество будет даровано и тем из моей общины, кто совершил большие грехи».

В последние семьдесят лет верующие привыкли к запретам властей на все, что касается обрядовой стороны богослужения, но и за эти годы не удалось убедить мусульман, что поминание Аллаһа (с.т.) и его Посланника (с.т.а.в.) – бесполезное дело. Никто не может назвать бесполезным делом чтение Священного Корана, совершение Зикра, раздачу милостыни неимущим, дарение подарков близким, совместную молитву о ниспослании благословения мусульманской умме. Все это происходит при совершении мавлида. В произведениях, исполняемых во время совершения мавлидов, сохраняется историческая память народа об истоках его Веры, основах его нравственности, о крепости его лобрых традиций. Это не всегда было на руку власти, а потому мавлиды были запрещены. И все же терпеть нелепые гонения на добрые традиции народа от безбожников было не так обидно, как от тех, кто считает себя единоверцами. Ведь люди недаром сохраняли тексты мавлидов многие сотни лет именно потому, что в них сохранялась душа народа. Лишь тот, кто не желает пользы мусульманам или умышленно отдаляет их от совершения благих дел, говорит о бесполезности мавлида.

Также и другие жившие в разное время известные и признанные ученые-теологи Ислама, превосходно знавшие тонкости и глубину нашей религии, одобряли Мавлиды и сами

(Окончание на 7 стр.)

(Начало на 6 стр.)

участвовали в их проведении. Вот некоторые из доводов, говорящих о предпочтительности проведения Мав-

- 1. Проявлять любовь к Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.), а, значит, и радоваться Его рождению, велит нам Всевышний Аллаһ (с.т.).
- 2. Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) ценил свое рождение (в частности, Он соблюдал пост по понедельникам, так как родился в понедельник), благодарил Всевышнего Аллаћа (с.т.) за то, что Он создал Его и даровал жизнь, Пророк (с.т.а.в.) восхвалял Аллаһа (с.т.) за это благо.
  - 3. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) на-

граждал поэтов, воспевающих Его в своих произведениях, одобрял это.

- 4. Мавлид это собрание мусульман для выражения радости по случаю рождения Пророка (с.т.а.в.) и любви к Нему. В одном из хадисов сказано, что каждый окажется в День Суда рядом с тем, кого он любит.
- 5. Пение Мавлида (стихотворных повествований о рождении Пророка (с.т.а.в.) о Его жизни и пророческой миссии) способствует получению знаний о Пророке (с.т.а.в.). А у того, кто имеет такие знания, напоминание об этом вызывает переживания, способствующие усилению любви к Пророку
  - 6. В нашей религии высоко ценится

собрание мусульман для совместного богослужения, изучения религии, а также раздача милостыни.

Не все, чего не делал Посланник Аллаһа (с.т.а.в.), является запретным и нежелательным. Например, при Его жизни не были собраны в одной книге ни Коран, ни хадисы, не были сформированы отдельные Исламские науки, не было Исламских книг, учебных заведений, не было Исламских проповедей по радио и телевидению и т.д. Тем не менее, это не только не запрещено, но и желательно, хорошо.

Отсюда следует, что проведение Мавлида – новшество, одобренное Шариатом, и ни в коем случае нельзя этого отрицать. Наоборот, можно назвать Его сунной, так как сам Пророк (с.т.а.в.), говорил, что вносящий в Ислам хорошее новшество, одобренное Шариатом (то есть соответствующее Корану и хадисам, не противоречащее им), получит за это вознаграждение, и, кроме того, дополнительно столько вознаграждений, сколько получат все соблюдающие это новшество люди после него, вместе взятые.

Да поможет нам Всевышний Аллаһ (с.т.) следовать по пути, указанному Пророком Мухьаммадом (с.т.а.в.), и да удостоит Он нас быть из числа тех, которые получат Шафаат (Заступничество перед Аллаһом (с.т.)) Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Аминь!

Личности, обладающие тонкой натурой и чувствительной душой, считали самым большим благом в этом мире приблизиться и раствориться в духовной сущности Посланника Аллаћа (с.т.а.в.), словно бабочки, порхая над цветником его духовности. Таким образом они удостоились божественной награды. В истории Ислама известно немало случаев, когда рабы Аллаһа (с.т.), наделённые долей высоких качеств Пророка (с.т.а.в.), достигали совершенства и становились духовными факелами для всего человечества. Самое эффективное средство для излечения «больных сердец» после любви к Аллаһу (с.т.) – это любовь к Посланнику Аллаһа (с.т.а.в.).

Приведём здесь некоторые из описаний его благородных черт характера

Лицо Посланника Аллаһа (с.т.а.в.), излучавшее мир и доброту, было самым чистым и прекрасным из всех лиц. Когда Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) переселился в Медину, один из иудейских учёных Абдуллаһ бин Салям из любопытства подошел к нему и, увидев его благословенный облик, произнёс: «Обладатель такого лица не может лгать!» и принял ислам. (Ахмад бин Ханбаль, Муснад, V, 451).

От того что он имел образ столь красивый, величественный, излучающий свет и добро, другого чуда, аргумента и доказательства того, что он является Пророком Аллаһа (с.т.), и не требовалось.

Если Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) был чем то недоволен, это сразу же отражалось на его лице, а если ему чтото нравилось, это тоже было видно.

Первым творением Аллаһа был Нур Мухьаммада (с.т.а.в.). А в благородном теле Пророка (с.т.а.в.) сошлись вместе бодрость, исключительная стыдливость и чрезвычайная решительность. Глубину доброты его сердца невозможно выразить слова-

В лице его была лучезарная красота, в словах – глубокий смысл, в движениях – изящество, в речи – стройность, в предложениях - удивительное красноречие, в обращении мощь и сила.

Он не говорил пустых слов, и каждая сказанная им фраза была полна назидания и мудрости. В своих речах он никогда не опускался до сплетен и абсурда. К каждому обращался, исходя из его ума и уровня понимания. В обращении с людьми был мягок и скромен. Смех его никогда не перерастал в хохот. Он был улыбчив.

Тех, кто неожиданно встречался с ним, охватывал почтительный страх. Сердца тех, кто беседовал с ним, наполнялись любовью к нему. Уважительно обращался с достойными людьми. Чаще всех навещал родст-

венников. Пророк (с.т.а.в.) относился к другим людям так же почтительно, как и к членам своей семьи. Он всегда говорил: «Пока вы не будете желать для своих братьев по Вере того же, что желаете для себя, вы не станете истинно верующими» (Бухари, Иман, 7; Иман, 71-72).

Хорошо относился к своей прислуге. Одевал и кормил их тем же, во что одевался и чем питался сам. Он был щедрым, милосердным и сострадательным, когда требовалось, мог быть требовательным или мягким.

Посланник Аллаһа (с.т.а.в.) всегда сдерживал обещания и был верен своему слову. С точки зрения нравственности, интеллекта и мышления был выше всех людей и достоин всяческих

Он никому не отвечал отказом, чем завоёвывал их сердца.

Чтобы не укоренилась традиция занимать в мечети постоянное место, он каждый раз старался сидеть в разных местах. Также он не желал, чтобы отдавалось предпочтение и придавался ореол привилегированности какому-либо месту за столом во время трапезы, чтобы сидение на «почётном месте» не стало предметом чьей-либо гордости. Поэтому, приходя в гости, садился там, где было свободное место, и высказывал пожелание, чтобы так поступали все.

Каждое его движение представляло собой Зикруллаһ (поминание Аллаһа).

Если кто-либо о чём-то просил его,

# (аль-Анбийа, 21/10

похвал.

Печаль была постоянной, размышления непрерывными. Он не разговаривал без необходимости. Подолгу хранил молчание. Если начинал говорить, не останавливался на полуслове, всегда завершал свою речь. Излагал так, что в нескольких словах заключался огромный

смысл. Слова произносил отчетливо. Говорил не больше, не меньше, чем необходимо. Несмотря на то, что по природе своей был очень мягким в обращении человеком, обладал сильной волей и величественностью. Не был обидчивым, кроме случаев, когда отвергалась истина или нарушались чьи-то права. Гневался, когда нарушалась справедливость, и гнев его продолжался до того момента, пока справедливость не восстанавливалась. Когда справедливость восстанавливалась, он вновь обретал мир и спокойствие. Никогда не гневался, когда дело касалось его. Если что-либо задевало только лично его, не защищал себя, не спорил и не ссорился ни с кем.

Ни в один чужой дом он не входил без разрешения. Время, что он проводил в своём доме, делилось на три части: одну часть он посвящал служению Аллаһу (с.т.), другую – своей семье, третью - личным делам. Во время, отведённое для себя, он часто принимал людей, независимо от того, были они простыми или знатными. будь это важная вещь или незначительная, он не находил покоя, пока не выполнял эту просьбу; если не мог удовлетворить потребность просящего, старался дрить его хотя бы добрым словом. Каждый обращался к нему со своими заботами и печалями. Люди, независи-

TO

сбо-

мо от своего положения в обществе. богатые и бедные, учёные и невежественные, находили в нём человеческое участие. На каком бы собрании людей он ни сидел, оно становилось местом, где правили такие добродетели, как вежливость, знание, деликатность, терпение, таваккаль (вверение себя Всевышнему Аллаһу), надёжность.

Он никого не осуждал за совершенные грехи и проступки. Когда возникала необходимость предупреждения, то это делалось в мягкой форме, не задевая самолюбия. Пророк (с.т.а.в.) говорил: «Никогда не радуйся беде брата по Вере! Аллаһ (с.т.) своей милостью спасет его, а тебя подвергнет испытаниям» (Тирмизи, Кьийамат, 54).

Он никого не порицал за плохие поступки или недостатки; когда возникала необходимость предупредить и предостеречь, он это делал тонким намёком, чтобы не обидеть этого человека. Он никогда не занимался выведыванием ничьих тайных грехов и недостатков и категорически запрещал делать это другим. Наш Господин, Посланник мирам, говорил не иначе, как только в тех случаях, когда надеялся на савваб (вознаграждение Аллаһа (с.т.)) за это. Когда он говорил, окружающие, словно зачарованные, всей душой внимали ему. То состояние мира и покоя, та атмосфера благоговения и уважительности, в которую они погружались во время бесед с Посланником Аллаһа (с.т.а.в.), передаётся в этом высказывании досточтимого 'Умара (р.а.): «Мы сидели так тихо, словно каждый держал на голове птичку, которая, если пошевелиться – упорхнет» (АбуДауд, Суннат, 23-24/4753).

Вежливость и учтивость в такой степени была перенята от него сахабами, что даже задать вопрос, в большинстве случаев, считалось за сме-

Поэтому часто в мыслях своих они лелеяли надежду: «Ах, если бы сейчас приехал какой-нибудь бедуин из пустыни и задав вопрос Посланнику Аллаһа (с.т.), начал беседу, мы воспользовались бы этим благоприятным случаем»

Абу Хурайра (р.а.) передает хадис о милосердии и сострадании Пророка (с.т.а.в.): «В одном из сражений мы попросили Пророка (с.т.а.в.) проклясть врагов, чтобы Аллаһ (с.т.) стер их с лица земли. Но он ответил: «Я послан не для проклятий, а как милость для миров» (Бирр. 87). Всемогущий Аллаһ (с.т.) в Коране сказал:

«Мы отправили тебя только в качестве милости к мирам» (аль-Анбийа, 21/107).

Избранный раб Аллаһа (с.т.) Ахмад ар-Рифаи (р.а.) сделал своим ученикам следующее наставление: «О, жаждущий познания! Всё, что у тебя есть, трать на пути Аллаћа (с.т.). Следуй по стопам Посланника Аллаһа (с.т.а.в.). Дни и ночи проводи в поклонении и строй хорошие отношения с другими. Только таким образом можно достичь «ма'рифат», в противном случае, ничего не достигнешь на этом пути. Не сможешь проникнуться его нравственностью – будешь рабом, полным недостатков и изъянов».

Располагая лишь ограниченной возможностью слов, мы попытались раскрыть некоторые черты Посланника Аллаћа (с.т.а.в.). Все сказанное - всего лишь маленькие росинки нашего понимания в сравнении с океаном его совершенной личности и нравственности. непревзойденной Тайна достижения милости Аллаһа (с.т.) кроется в безукоризненном следовании повелениям Корана и Сунны Посланника Аллаһа (с.т.а.в.). Основа проникновения духовностью Пророка (с.т.а.в.) строится на любви к нему и отвращении к его врагам.



«Щедрость – свойство тех, кому уготован Рай».

# Tbl, 8 He G0348

минашшайтани рраджим. Бисмиллаhи ррахьмани ррахьим. Ассаламу 'алейкум ва рахьматуллани та'ала ва баракату.

Дорогие братья и сёстры! Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний принимает наш маджлис, пусть Аллаһ (с.т.) принимает все наши садакъа, которые мы делаем ради Аллаһа (с.т.), пусть Аллаћ (с.т.) принимает все старания наших братьев, всех тех, кто ради этого мавлида постарался, пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний принимает ваш зиярат, пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний обрадует нас в этом мире и в Ахирате. Аминь! Я раббаль 'аламин!

Скоро наступит месяц, в котором Аллаћ (с.т.) Всевышний дал нам самое большое счастье - Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Мы поздравляем всех Верующих, всех Мусульман, весь уммат Пророка (с.т.а.в.) с месяцем Рабиуль авваль, в котором родился любимец Аллаһа (с.т.), наш Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.).

Просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он встретил нас в этом месяце, прежде всего прощёнными от грехов, а для этого, мы должны раскаяться и сделать товба.

Просим Аллаһа (с.т.), чтобы Он обрадовал душу Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), в этом месяце, из-за своего уммата, чтобы Он обрадовал, всех тех, кто близок к Аллаһу (с.т.), просим Аллаһа (с.т.) Всевышнего, чтобы Он обрадовал душу нашего Устаза Шейха Сираджуддина Эфенди аль-Хурики (кь.с). Аминь! Я раббаль 'аламин!

Хвала и шукр Аллаһу (с.т.) Всевышнему, который осветил, усилил и дал свет (нур) слабому уммату, дал нам Пророка, господина всех Пророков, господина всего человечества, господина всех миров – Мухьаммада (с.т.а.в.). Это тот Пророк, на которого Аллаһ (с.т.) Всевышний, Сам лично надел корону пророчества, он является Пророком и Посланником всех Пророков и Посланников. Пророк Мухьаммад (с.т.а.в.) тот, ради которого Аллаh (с.т.) Всевышний создал всё. Аллаһ (с.т.) Всевышний говорит на счет Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) в священном Коране: «Я не послал тебя разрушающим, уничтожающим, притесняющим, нет, ты лишь милость всем мирам, всему, что Я создал».

Ибн Аббас (р.а.) говорит: «Аллаһ (с.т.) Всевышний захотел создать создание из своего нура, взял нур, рассеял и сказал этому нуру: «О, нур! Будь моим любимцем, имя которому Мухьаммад». И этот нур совершал тьавваф (крутился) за 500 лет до создания Адама (а.с.) вокруг Арша произнося: «Хвала Аллаһу». Аллаһ Всевышний в ответ сказал: «Я назвал тебя Мухьаммадом из-за того, что ты Хьамд Мне приносишь», Мухьаммад - это тот, кто постоянно Хьамд делает. После этого, Аллаһ (с.т.) Всевышний создал Нур Адама (а.с), из нура Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), а из глины создал тело Адама (а.с.). Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний создал Адама (а.с.), в его спину вложил нур Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) и тогда этим нуром накрылся весь мир, и ангелы из-за уважения к нуру Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) не проходили впереди Адама (а.с.), а рядами ходили сзади него. Тогда Адам (а.с.) спросил у Господа: «О, Аллаһ (с.т.), что случилось с ангелами, почему они ходят сзади меня и ни один ангел вперед не проходит?»

Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Они смотрят на нур Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.), и проявляя уважение к его нуру, не проходят вперёд тебя».

Адам (a.c.) сказал: «О, Аллаh! Вложи этот нур в мой лоб, чтобы они ходили впереди меня». Тогда Аллаһ (с.т.) Всевышний переводит этот нур из спины Адама (а.с.) в лоб. И ангелы стали ходить спереди, повернувшись лицом к Адаму (а.с.), чтобы не повернуться спиной к нуру Мухьаммада (c.t.a.b.).

Адам (a.c.) сказал: «О, Аллаһ (с.т.)! Поставь этот нур так, чтобы я тоже мог его видеть, ангелы смотрят и наслаждаются этим нуром, а я не могу. Тогда Аллаһ (с.т.) Всевышний переводит нур Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) со лба на указательный палец Адама (а.с.), палец тасбихьа. Когда Адам (а.с.) увидел нур, он поднял палец и произнёс шаһадат. Это является основой аттахьийята, которое мы читаем и основой поднятия пальца, по этой причине, этот палец назван пальцем тасбихьа, потому что Адам (а.с.) первым поднял и подтвердил единство Аллаћа (с.т.) Всевышнего и Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Оно поставлено в намазе у всех Пророков, всех умматов и последнего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.). Поэтому, когда мы читаем аттахьийяту, поднимаем палец, потому что мы, указываем на Единство Аллаћа (с.т.) Всевышнего, когда мы поднимаем палец, больше его двигать нельзя, как это делают некоторые. Аллаһ (с.т.) Един, мы подтверждаем единство Аллаћа (с.т.), а если мы будем двигать пальцем, т.е. поднимать вверх, вниз, это получается многобожие, у нас получается много Алланов, Астагъфируллан. Это единственный палец, из всех частей тела, корень которого идёт от сердца человека, поэтому, когда мы делаем тасбихь, делаем этим пальцем, связанное с сердцем и тогда наше сердце тоже начинает Зикр.

Затем Адам (a.c.) сказал: «О, Аллаћ! Этот нур ещё остался?»

Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Да, остался нур его Асхабов», т.е. нур Асхабов Пророка (с.т.а.в.).

Адам (a.c.) сказал: «О, Аллаһ (с.т.)! Нур Асхабов, который остался, поставь в остальные пальцы».

И Аллаһ (с.т.) поставил нур Абубакр съиддикьаа (р.а.) в средний палец, нур Умар асхаба (р.а.) в безымянный палец, нур Усман асхаба (р.а.) в мизинец, нур Али асхаба в большой палец. Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний будет доволен всеми ими.

Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний после долгой разлуки Адама (а.с.) и Хавы, объединил их на горе Арафат, этот нур перешёл и к Хаве, потом от Адама (а.с.) перешёл и к его сыну Пророку Шису (а.с.) и так, от одного Пророка переходил к другому Пророку, пока этот нур не перешёл к нашему Пророку Мухьаммаду (с.т.а.в.), который является печатью и Господином всех Пророков. Поэтому первоначальным, был нур нашего Пророка Мухьаммада (с.т.а.в.) и перешёл этот нур тому, кому был предназначен.

Али (р.а.) сказал: «Я спросил Пророка (с.т.а.в.): «Я Расулаллаh, из чего ты создан?» Пророк (с.т.а.в.) ответил: «Когда Аллаһ (с.т.) Всевышний сделал мне вахъю, я спросил у Аллаћа (с.т.) Всевышнего: «О, мой Господь! Из чего Ты меня создал?» Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Я клянусь своей силой и величием, если бы не ради тебя, я не создал бы ни Землю, ни Небеса». Опять я спросил: «О, мой Господь! Из чего Ты меня создал?» Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Я клянусь своей силой и величием, если бы не ради тебя, я не создал бы ни Рай, ни Ад». Опять я спросил: «О, мой Господь! Из чего Ты меня создал?» Аллаһ (с.т.) Всевышний ответил: «Я направил Свой взгляд на Свой нур, и Своим могуществом Я вывел часть нура и разделил эту часть ещё на три части. Из первой части нура

Я создал тебя и твою семью, из второй части нура, твоих сподвижников и твоих жён. Из третьей части нура Я создал тех, кто любит тебя. Когда наступит Судный День, Я верну нур Своему нуру и введу тебя, твою семью, твоих сподвижников, твоих жён и всех тех, кто любит тебя, в Мой Рай, по моей милости».

Пусть Аллаһ (с.т.) Всевышний нам кьисмат сделает Джаннат. Аминь! Я Раббаль 'аламин!

В любви к Пророку (с.т.а.в.) заключаются все дары Аллаһа (с.т.) Всевышнего для верующих, а без любви к Пророку (с.т.а.в.), нет дороги ни к Аллаһу (с.т.), ни к Его милости, ни к Его Джаннату, нет дороги ни к

Любовь раба к Пророку (с.т.а.в.) ещё больше должна проявляться именно в месяце Раббиуль авваль, в котором он родился, в котором Аллаһ Всевышний нам дал его. Поэтому, к этому месяцу нужно готовиться каждому Мусульманину отдельно - это месяц Мавлида, месяц Корана, месяц Зикра, месяц Гостеприимства, месяц Угощения, месяц всего хорошего и прекрасного, месяц, в котором мы ещё больше, упорно и смиренно должны служить и шукр делать Аллаһу (с.т.) Всевышнему, и конечно, в этом месяце надо много произносить

Один асхаб Пророка (с.т.а.в.), который был очень богат, на свадьбу своего сына пошёл приглашать Пророка (с.т.а.в.). Пророк (с.т.а.в.) в это время находился с асхабами в мечети. Когда асхаб вышел из дома, сказал: «Сколько шагов будет из моего дома до мечети, в которой находится Пророк (с.т.а.в.), я, из-за уважения к нему, столько же рабов освобожу». Когда он посчитал шаги, то у него получилось сто шагов туда и сто обратно. И он сказал Пророку (с.т.а.в.), что он сделал намерение освободить 200 рабов из рабства ради Аллаћа (с.т.) и из-за уважения к нему. Услышав про такое намерение, другие асхабы спросили Пророка (с.т.а.в.): «О, Пророк (с.т.а.в.), он человек богатый и заработал такое большое вознаграждение, а мы бедные асхабы, нет у нас ничего и никого, чтобы освободить и заработать такое огромное вознаграждение, что же нам делать?» Тогда Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Поистине, один Салават, который вы будете произносить на меня, выше, чем освобождение одного раба из рабства».

В этом месяце, нужно много читать Салават, чем больше, тем ближе к Пророку (с.т.а.в.) и к Аллаһу (с.т.).

Пророк (с.т.а.в.) сказал: «Я узнаю каждого человека из своего уммата, лучше, чем отец своего сына, но это зависит от количества произносимых Салаватов и от того, как он их произносит, с каким хузуром, с каким внутренним состоянием».

К этому месяцу, нужно тщательно подготовиться и стараться побольше произносить Салават на Любимца Аллаһа (с.т.) Мухьаммада (с.т.а.в.), в каждом селенье, в каждом доме нужно постараться прочитать Мавлид. Мы каждый год проводим большой Мавлид в честь нашего Пророка (с.т.а.в.) и в этом году Иншааллаћ с помощью Аллаһа (с.т.) проведём.

Мы всех поздравляем с наступлением этого месяца, пусть Аллаћ Всевышний, всем нашим близким, родным, всем тем, которые ушли от нас, из-за уважения к этому месяцу, из-за уважения к нашему Пророку (с.т.а.в.), проявляет Милость, в том числе и к нам. Аминь! Я Раббаль 'аламин! Ассаламу 'алейкум ва рахьматуллаһи та'ала ва баракатућ!

Устаз Исамуддин САИДОВ (кь.с.)

# ИСЛАМСКИЙ ЕЖЕМЕСЯЧНИК

### Учредитель:

Шейх Исрафилов Сиражуддин-Хаджи аль-Хурики Хан-Мухьаммадович Журналистский коллектив редакции

### Председатель редакционного совета

Имам Джума-мечети г. Дербент Устаз Саидов Исамудин-Хаджи Эфлединович

## Директор религиозной организации "Бабуль Абваб"

Саидов Ариф-Хаджи Эфлединович

### Редактор

Махмудов Тимур-Хаджи Керимович

### Заместитель редактора

Муфараджев Муслим Муфараджевич

### Корректор

Раджабова Зумруд-Хаджа Нурмухьамадовна

Адрес редакции: РД, г. Дербент, ул. Гагарина, 42

Тел.: 89882680031, 89882694767 e-mail: islamvud@yandex.ru сайт: www.babulabvab.ru Газета отпечатана в ООО «Дом печати», 367008 г. Махачкала, пр. Акушинског 20 а. тираж 999

# PY3HAMA

| месяц  | число | утренний    | обеденный | послеобед. | вечерний | ночной |
|--------|-------|-------------|-----------|------------|----------|--------|
| п      | 1     | 5:47        | 12:30     | 14:38      | 16:27    | 18:17  |
| Д<br>Е | 5     | 5:50        | 12:32     | 14:35      | 16:26    | 18:16  |
| К      | 10    | 5:55        | 12:33     | 14:34      | 16:25    | 18:15  |
| A      | 15    | 5:59        | 12:34     | 14:33      | 16:25    | 18:15  |
| Б<br>Р | 20    | 6:01        | 12:35     | 14:31      | 16:27    | 18:17  |
| Р<br>Ь | 25    | 6:04        | 12:35     | 14:32      | 16:29    | 18:19  |
|        | 31    | <b>6:07</b> | 12:35     | 14:34      | 16:33    | 18:23  |

# شرط الاذان الوقت Условия азана – это

| месяц       | число | утреннии | ооеденныи | послеобед. | вечерний | ночнои |
|-------------|-------|----------|-----------|------------|----------|--------|
| •           | 1     | 6:09     | 12:35     | 14:34      | 16:33    | 18:18  |
| Я           | 5     | 6:10     | 12:35     | 14:35      | 16:37    | 18:22  |
| H           | 10    | 6:09     | 12:35     | 14:37      | 16:42    | 18:28  |
| B<br>A<br>P | 15    | 6:08     | 12:33     | 14:38      | 16:47    | 18:33  |
|             | 20    | 6:06     | 12:32     | 14:40      | 16:53    | 18:39  |
| Ь           | 25    | 6:03     | 12:32     | 14:45      | 17:00    | 18:46  |
| D           | 31    | 5:59     | 12:31     | 14:50      | 17:07    | 18:53  |